
Journal of King Abdulaziz University: Educational and Journal of King Abdulaziz University: Educational and 

Psychological Sciences Psychological Sciences 

Volume 4 Issue 4 Article 3 

10-1-2025 

Spiritual Education in the Thought of Imam Al-Mu’allimi Spiritual Education in the Thought of Imam Al-Mu’allimi 

Adel Ahmed Ali Haidan 
Department of the Holy Quran & Its Sciences and Islamic Studies College of Applied and Educational 
Sciences-Al-Nadira 

Follow this and additional works at: https://kauj.researchcommons.org/jeps 

Recommended Citation Recommended Citation 
Haidan, Adel Ahmed Ali (2025) "Spiritual Education in the Thought of Imam Al-Mu’allimi," Journal of King 
Abdulaziz University: Educational and Psychological Sciences: Vol. 4: Iss. 4, Article 3. 
DOI: https://doi.org/10.64064/1658-8924.1144 

This Article is brought to you for free and open access by King Abdulaziz University Journals. It has been accepted 
for inclusion in Journal of King Abdulaziz University: Educational and Psychological Sciences by an authorized 
editor of King Abdulaziz University Journals. 

https://kauj.researchcommons.org/jeps
https://kauj.researchcommons.org/jeps
https://kauj.researchcommons.org/jeps/vol4
https://kauj.researchcommons.org/jeps/vol4/iss4
https://kauj.researchcommons.org/jeps/vol4/iss4/3
https://kauj.researchcommons.org/jeps?utm_source=kauj.researchcommons.org%2Fjeps%2Fvol4%2Fiss4%2F3&utm_medium=PDF&utm_campaign=PDFCoverPages
https://doi.org/10.64064/1658-8924.1144


 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

53 
 

 

 التربية الروحية في فكر الإمام المعلمي
Spiritual Education in the Thought of Imam Al-Mu’allimi 

(1313 AH - 1386 AH) / (1895 AD - 1966 AD 

م(1966م ـ 1895هـ( الموافق )1386هـ إلى 1313)  

أحمد علي حيدان لعادد.   

القرآن الكريم وعلومه والدراسات الإسلامية  المشارك بقسم أستاذ العقيدة والفكر الإسلامي  

م2025هـ/1446 الجمهورية اليمنية - إب كلية العلوم الطبيقية والتربوية النادرة جامعة  

Dr. Adel Ahmed Ali Haidan 

Associate Professor of Islamic Creed and Thought 

Department of the Holy Quran & Its Sciences and Islamic Studies 

College of Applied and Educational Sciences-Al-Nadira 

University of Ibb 

Republic of Yemen 

1444 AH / 2023 AD 

adelhedan77@gmail.com  

 :المستخلص

يركز الإمام عبد الرحمن المعلمي في منهجه على بناء الإنسان المسلم روحيًا من خلال تحقيق سبعة محاور أساسية. 
فرائض ب القياميبدأ بتصحيح العقيدة، حيث يرى أن العقيدة الصحيحة هي الأساس الذي يقوم عليه الإيمان، ويؤكد أهمية 

بناء الفرد والمجتمع. يشدد أيضًا على المحافظة على النوافل لزيادة التقرب إلى الإسلام باعتبارها أركانًا لا غنى عنها في 
 .الله وتعزيز الصلة الروحية به

كما يولي أهمية كبيرة لاجتناب المعاصي باعتبارها عقبة أمام نقاء القلب وصفاء النفس. وفي جانب التعاملات، يركز 
ي حياة المسلم وعلاقاته مع الآخرين. يُبرز الإمام المعلمي دور التربية على أهمية المعاملات الحسنة والأخلاق الكريمة ف

 .الخُلقية في تهذيب النفس وتطوير الفضائل، إضافة إلى أهمية التدبر في آيات الله لفهم مقاصد الدين وتعميق الإيمان
تُثمر في بناء مجتمع قوي يقوم على يعتبر الإمام المعلمي أن التربية الروحية الشاملة تُعزز من علاقة الإنسان بالله، و 

 .الإيمان الصادق والأخلاق النبيلة
 

 العبادة.، العقيدةالروحية، ، التربيةالكلمات المفتاحية : المعلمي، 
 

mailto:adelhedan77@gmail.com


 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

54 
 

 :المقدمة
الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين وعلى آله وصحبه ومن سار على نهجه إلى يوم 

 :وبعدالدين                                     
فلا يهتم بجانب دون جانب وذلك كي يتربى الإنسان تربية سليمة في عقله  جميعها جوانب الإنسانبلقد اهتم الإسلام 

 .٧٧القصص:  َّقم قح فم فخ فح فج غم غج عم عج ظم طح ضم  ُّ وروحه وجسمه قال تعالى:
، فهناك أناس يهتمون بالجانب المادي دون الالتفات إلى بقية مسلك الاعتدال في تربية الإنسان فالإسلام سلك
موا على أنفسهم بينما نجد نقيض ذلك أناسا آخرين أهملوا الجانب المادي واهتموا بالجانب الروحي، وحر  الجوانب الأخرى، 

 .ما أحل الله لهم من طيبات الدنيا وعطلوا قواهم العقلية فهذا إفراط وذلك تفريط وخير الأمور أوسطها
شاعره الروحية لا تنفصل عن واقعه المادي. فحياة الإنسان المادية لا تنفصل عن حياته العقلية وحياته الروحية، وم

 وتفكيره العقلي مرتبط بالجميع.
ونحن اليوم بأمس الحاجة إلى استعادة مركزية التربية الروحية في مشاريع الإصلاح والتجديد، بحيث تأخذ مكانها 

فالتربية الروحية أداة فعالة  اللائق إلى الجوانب الأخرى؛ حتى نحقق إصلاحاً شاملًا ونهضة حقيقية في كل جوانب الحياة؛
، فقد كانت التربية من أعظم مقاصد البعثة النبوية في تغيير السلوك، كما حدث في تغيير واقع العرب بعد بعثة النبي 

 فم فخ فح فج غم غج عم عج ظم طح ضم ضخ ضح ضج صم صخُّ  :كما قال تعالى
التي تربية الروحية الشريفة وقد أحدثت ال. ١٦٤آل عمران: َّلحلخ لج كم كل كخ كح كج قم قح

أصحابه تغيراً كاملا في النفوس، وأيقظت الأرواح، وأوجدت نهضة هائلة وحضارة كاملة، لم تعرف لها النبي  ربَّى بها
 بأنهم رهبان بالليل وفرسان بالنهار. ، حتى وصف الصحابة البشرية مثيلاً 

وبقي هذا الاتجاه الروحي نقياً صافياً حتى هم، بعين وتاعنهم في مسلكهم الروحي التابعيــ رضي الله ــ ث الصحابةثم ورَّ 
بعد تطوره وتحوله إلى مدرسة فكرية واتخاذ مصطلح التصوف ابتداءً من القرن الثالث الهجري، وقد استطاعت هذه المدرسة 

أن  ،هـ(298والجنيد البغدادي )ت  ،هـ (2٤3والحارث المحاسبي )ت  ،هـ (255بأعلامها من أمثال معروف الكرخي ) ت 
، ونبذ العبودية للدنيا، وإدراك حقيقة الحياة ومركز ــ تعالىــ لور فكراً تربوياً عميقاً حول حقيقة التوحيد وإخلاص العبادة لله تب

 الإنسان فيها، وتصفية القلوب وأنواع أمراضها التي تمنع استقامة السلوك وطرق علاجها ... الخ. 
 والتزكية السلوكية القائمة على الكتاب والسنة والمنضبطة بضوابط الشرع.كما استعمل الفكر التربوي مفردات التربية 

واستمر عطاء هذه المدرسة عبر القرون بظهور أعلام مجددين أثروا هذا الفكر وحاربوا انحرافات التصوف والعناصر 
ح التصوف وتحريره من الدخيلة عليه؛ كالدعوة إلى وحدة الوجود والإباحية وغير ذلك من الانحرافات، ودعوا إلى إصلا

 الخرافات والبدع.
وقد اقتفى رواد الإصلاح والتجديد في العصر الحديث خطى هؤلاء الأعلام ووظفوا البعد الروحي في عملية الإصلاح، 

ــ  الله رحمهـــ  هم قد نال في نشأته قسطاً كبيراً من التربية الروحية، ومنهم الإمام المعلمي، وقدكانأن جلَّ ــ ولا سيما ــ  ـ
 منالعلماءالمشهورينبتحقيقاتهالبارعةومؤلفاته النفيسة.

 أهمية الموضوع وأسباب اختياره:
، وتعمل على تثبيت العقيدة في النفوس، بحيث لا التربية الروحية من أهم الجوانب التي يحتاجها المسلم، وتغذي روحه

أن يقدم لمحة بسيطة تبرز مكانة  الموضوع يحاول الباحثلأهمية هذا و ، يؤثر فيها ما يحيط بها من تحديات وثقافات مغايرة
التربية الروحية عند الإمام المعلمي، حيث أولى هذا الجانب اهتماماً كبيراً تظهر من خلال مؤلفاته، وتتجلى بشكل واضح 

وحي والتربوي، في كتابه الخطب والوصايا، وقد حوى هذا المؤلف على كم كبير من الخطب والمواعظ التي تنمي الجانب الر 



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

55 
 

 وكذلك في كتاب العبادة الذي ظهر فيه الجانب التربوي والروحي بشكل بارز، وكتابه رفع الاشتباه عن معنى العبادة. 
 تلك الأسباب وغيرها جعلتني اختار هذا الموضوع للبحث والدراسة.

 :أهداف البحث
 تبه.استخراج بعض الآراء في التربية الروحية للإمام المعلمي من خلال ك .١
 .، كونه أحد رواد الإصلاح والتجديدإبراز الأفكار العميقة في فكر الإمام المعلمي .2
 بقسطوافرفيالتربيةالروحيةعلىمستوىالعالمالعربيوالإسلامي.أسهمبيانكيفأنالإمامالمعلمي .3
تسليط الضوء على علم من رواد الإصلاح والتجديد في العصر الحديث من ذوي العناية بالتربية  .٤

 الروحية.
 تقديم ملامح عامة لمشرع تربية روحية مستمد مما قدمه أولئك الرواد على المستويين العملي والنظري. .5
 آثار التربية الروحية على الفرد والمجتمع، وإيجاد مجتمع فاضل سليم من الآفات والانحرافات. بيان .٦

لي، وذلك حسب طبيعة البحث الذي استخدم الباحث في هذه الدراسة المنهج الوصفي، والمنهج التحليمنهج البحث: 
 بين أيدينا.

 على النحو الآتي:وخاتمة ة مباحث البحث من مقدمة ومبحث تمهيدي، وسبعخطة البحث: يتكون 
 ، ومنهجية الدراسة، وخطة البحث.وأسباب اختياره، وأهدافه تحدثت فيها عن أهمية الموضوعالمقدمة: 

 مفهوم التربية الروحية وأهميتها في مشاريع الإصلاح والتجديد والتعريف بالإمام المعلمي. المبحث التمهيدي:
 أولًا: مفهوم التربية الروحية وأهميتها في مشاريع الإصلاح والتجديد. 

 المعلمي.               التعريف بالإمامثانياً:                      
 استيعاب أركان الإيمان الستة وما يتفرع عنها من مسائل. المبحث الأول: تصحيح العقيدة، من خلال

 المبحث الثاني: أداء فرائض الإسلام، ومنها الفرائض الباطنة كإخلاص النية.
 المبحث الثالث: المحافظة على النوافل.

 المبحث الرابع: اجتناب المعاصي.
 المبحث الخامس: المعاملات.

 المبحث السادس: التربية الخلقية.
 المبحث السابع: تدبر آيات الله.

 الخاتمة: وفيها أهم نتائج البحث.
 قائمة المصادر والمراجع.

  



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

56 
 

 لمبحث التمهيديا
 لمعلميلإمام اوالتعريف با مفهوم التربية الروحية وأهميتها في مشاريع الإصلاح والتجديد

النفس وتطهير القلب، وتوجيه الإنسان نحو الالتزام بالقيم الإسلامية في حياته اليومية. التربية الروحية تعنى بتزكية 
 وهي عنصر محوري في بناء الشخصية المسلمة، لما لها من دور في تحقيق السعادة والسكينة والرضا في الدنيا والآخرة.

اه تربية، أي حفظه ا، وربية تربيباً، وربَّ ه رب  رب  ولده، يُ  التربية في اللغة بمعنى " الحفظ ، يقال: ربَّ  :أولًا مفهوم التربية
صل التربية، في الأ الأصبهاني:" الرب   الراغب ويقول (١)تمام والزيادة والتنمية".، فالتربية هي الإصلاح، والإأهُ ورعاه ونشَّ 

 (2)فحالًا إلى حد التمام". وهو إنشاء الشيء حالاً 
الزناتي بقوله:" إنها عملية تشكيل الشخصية السوية المتكاملة في جميع جوانبها روحيا يعرفها  التربية في الاصطلاح:

 (3)وعقلياً ووجدانياً وخلقياً واجتماعياً وجسمياً، والقادرة على التكيف مع البيئة الاجتماعية والطبيعية التي تعيش فيها".

وفي القرآن الكريم نجد تعريفاً  وعلى يدي نبيه محمد  ــــــعز وجل ـــــ ونستطيع أن نستوحي تربيتنا مما علمنا الخالق 
 ذٰ يي يى يم يخ يح يج هي هى هم هج ني نى نم ُّ : موجزاً وشاملًا للتربية قال تعالى

 .2الجمعة:  َّ ّٰ ِّ ُّ َّ ٍّ ٌّ ىٰ رٰ
الكتاب والحكمة وطبعهم على  علم أصحابه  فالتربية بهذا المفهوم تشير إلى عملية التعليم والتزكية، فالرسول 

التخلق بأخلاقها، وعليها نشأوا وتدربوا تدريباً جسمياً وعقلياً وروحياً؛ فكانوا خير أمة أخرجت للناس، وبهذه التربية الروحية 
 التي تعلموها كانوا سبباً في تغيير الأمم من حولهم وانتشر دين الإسلام في كل أنحاء المعمورة.

كونها هي الغاية والهدف من خلق  ــــــ سبحانه وتعالى ـــــلإسلامية هو تحقيق العبودية الخالصة لله والهدف من التربية ا
 الإنسان على هذه البسيطة.

إلى أن الهدف من التربية حصول التقوى، وأن عبادة الله هي الغاية من خلق ار الإمام المعلمي ـ رحمه الله ـ وقد أش
علموا أنكم إنما خُلقتم للعمل، لا لجمع المال والخول، فيا افأوصيكم ـ عباد الله ـ ونفسي بتقوى الله، فالإنسان بقوله:" أما بعد 

سعادة من راقب هجوم الأجل، وكان في دنياه على وجل، وياشقاوة من غر ه طول الأمل، وامتداد المُهل؛ فوقع في الزلل، 
 .(٤)والخطأ والخطل"

: إن الروح هي تلك الطاقة المجهولة التي لا نعرف كنهها ولا طريقة عملها، فذاك سر اختص  تعريف التربية الروحية
 لح لج كم كل كخ كح كج قم قح فم فخ فح فج غم غج عم ُّ وتعالى، قال سبحانه: ـــــ سبحانه ــــ به الله 

لكنها مع ذلك وسيلتنا للاتصال مع الله، وبدونها يتحول الإنسان إلى جثة هامدة لا حراك فيها، وبوجودها  85الإسراء: َّ
 نستطيع مخاطبة الإنسان ثم تربيته ليتجه إلى الغاية التي تنشدها التربية الإسلامية، فالروح تتأثر بالتأديب والتعليم. يقول

قدام والسماح وفعل الخير ونحو ذلك التأدب والفرح والسرور والصبر والثبات والإ:" ورياضة النفوس: بالتعلم و الإمام المقدسي
حسان، فلا تزال ترتاض بذلك شيئاً فشيئاً حتى مما ترتاض به النفوس، ومن أعظم رياضتها الصبر والحب والشجاعة والإ

 . (5)تصير هذه الصفات هيئات راسخة وملكات ثابتة"

                                                           

 .١8٤هـ، ص١308كرم، دار المعارف، بيروت، لسان العرب، ابن منظور، جمال الدين محمد بن م(١)
 .399هـ، ص١390مفردات غريب القرآن، حسن محمدالأصبهاني، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، (2)
 .25هـ، ص١399أسس التربية الإسلامية في السنة النبوية، عبد الحميد  السيد الزناتي، الدار العربية للكتاب، (3)
 .٤م عبد الرحمن المعلمي، ت/محمد أجمل الإصلاحي، دار عالم الفوائد للنشر والتوزيع، د.ت، صالخطب والوصايا، الإما(٤)
، 2هـ، ت/شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٧٦3الآداب الشرعية، الإمام أبو عبد الله محمد بن مفلح المقدسي، تم (5)

 .3٧8، ص2م، ج١99٦هـ/١٤١٧



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

57 
 

يرى الإمام بأنها عملية تهذيب النفس وضبطها وفق تعاليم الشريعة  الإمام المعلمي:مفهوم التربية الروحية عند 
الإسلامية، لتكون وسيلة لتحقيق العبودية الخالصة لله، من خلال الاعتقاد السليم، وإقامة الشعائر المفروضة، والمستحبة، 

 ومن خلال المعاملات، وطلب العلم.
بناء الإنسان المتزن الذي يسعى لتحقيق السمو النفسي والروحي مع الالتزام  وتعد التربية الروحية حجر الأساس في

بالقيم الإسلامية. والإمام عبد الرحمن المعلمي كان من العلماء الذين أدركوا بعمق أهمية التربية الروحية، ليس فقط على 
 مستوى الفرد، بل على مستوى إصلاح المجتمع بأسره.

للنصوص الشرعية، واستطاع توظيفها في توجيه النفس الإنسانية نحو غايتها العظمى،  وقد تميز الإمام بفهم عميق
 وهي عبادة الله تعالى على الوجه الذي يرضيه. في هذا البحث، سنتناول نظرة الإمام للتربية الروحية بمختلف جوانبها.

ر القلوب وتطهيرها باكتساب الأخلاق والتربية الروحية تكتسب عبر رياضة النفوس وتربيتها :"ورياضة النفوس وتنوي
 .(١)الحميدة واجتناب الأخلاق الذميمة"

حياة القلوب غاية مرتجاه، وباباً يلج منه العبد إلى حياة راضية مرضية لها مدخل أساس وهو القلب.و ورياضة النفوس 
به ميتاً بعدم الإيمان أن من كان قل. وهو يرى ، ومن خلالها يشعر المسلم بالأمن النفسي في كل أحوالهفي الدنيا والآخرة

 .فلا حياة لروحه وهو بذلك من جملة الأمواتوروح العلم والهدى 
أن حياة القلب بدوام  :يرى ابن القيم جوابالوإذا تساءلنا كيف يتم احياء القلوب وكيف يتم تربيتها تربية روحية، كان  

 .(2)على القلوب وترك الرذائل والشهوات"الذكر والإنابة إلى الله وترك الذنوب والغفلة الجاثمة 
والتربية الروحية عند الإمام ليست مجرد تحسين السلوك أو زيادة الإيمان الظاهري، بل هي "عملية ديناميكية" تعيد 

 تشكيل القلب والعقل والروح لتصبح في حالة انسجام تام مع تعاليم الإسلام.
الحميدة، ويعوده الصيانة في جميع أموره الباطنة والجلية ويحرضه  وينبغي أن يؤدب المتعلم على التدريج بالآداب

ذا بأقواله وأفعاله المتكررات على الإخلاص والصدق وحسن النيات، ومراقبة الله تعالى في جميع اللحظات، ويعرفه أن ه
 .(3)، ويبارك له في علمه وحاله ويوفق في أفعاله وأقوالهسبب لسعادته في الدنيا والآخرة

من أسوأ ما يؤثر على صفاء الروح اتباع الشهوات والانحراف إلى الزيغ والضلال، لا سيما في عصر كهذا الذي إن 
، وبالذات في مرحلة الشباب من حياة قابض على دينه كالقابض على الجمرنعيش فيه حيث كثرت أسباب الفتن، وأصبح ال

الروح بالعقيدة الصحيحة ونزودها بمبادئ الإسلام ومقتضيات الإنسان. وهنا يتبين لنا مفهوم التربية عندما نغذي هذه 
الإيمان وفضائل الأخلاق الإسلامية، لكي توجه الفطرة الإنسانية الوجهة الصحيحة بالاهتداء إلى خالقها، وعقد الصلة بينها 

 وبين الله في كل لحظة وكل عمل وكل تفكير؛ وحتى تربى الروح تربية إسلامية حقيقة.
شارة إليه في بيان مفهوم التربية الروحية أن الإنسان مطالب بالزهد تماماً في مطالب الحياة، أو ا سبقت الإولا يعني م

 الوقوف عن السعي في مناكبها والبحث عن خيراتها، بل بضبط هذه الرغائب والشهوات.
من طبيعة الحياة الروحية، وإن إن اجتناب الرذائل والشرور والآثام ثم المسارعة إلى عمل الخير والاستباق إليه هما 

الحياة الروحية الحقيقية على هذا النحو لا تكون بمجرد الدعوة للانقطاع إلى العبادات كواجبات تقليدية، ثم ترك المجتمع 
والانعزال عنه وقضاء الأوقات بالأوراد والذكر في زوايا المساجد بشكل متصل، فتلك حياة روحية سلبية لا يحبذها الإسلام 

 يدعو إليها، ولنا في رد الرسول صلى الله عليه وسلم على الثلاثة الذين امتنع أحدهم عن الزواج، وأراد الثاني أن يصوم ولا

                                                           

 .8، ص١م، ج١983هـ/١٤03، ٤التسهيل لعلوم التنزيل، محمد بن أحمد الغرناطي الكلبي، دار الكتاب العربي، لبنان، ط (١)
، 3مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، ابن القيم، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية، د.ط، د.مط، د.ت، ج(2)

 .2٤8ص
 .22، ص١هـ، د.ط، د.ت، ج٦٧٦التبيان في آداب حملة القرآن، أبو زكريا يحيى بن شرف الدين النووي، ت/ (3)



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

58 
 

أما والله أني لأخشاكم لله لكني أصوم )الدهر، وانقطع الثالث إلى الصلاة انقطاعاً كليا. فنهاهم النبي صلى الله عليه وسلم 
 (.١)رغب عن سنتي فليس مني( نساء فمنطر وأصلي وأرقد وأتزوج الوأف

من خلال ما سبق نستخلص أنه يجب أن ننظم حياتنا وفقاً للمعايير الإسلامية العامة التي تحدد منهج الإسلام للحياة 
ولهذا  الإنسانية، وذلك إذا أردنا أن يكون سلوكنا متوازنا مع طبيعتنا الروحية والجسمية معاً، ومتوازناً مع حياتنا الاجتماعية.

 وضع الإسلام منهجاً للحياة، ودعا إليه، وعلينا أن ندعو اليوم إليه كما دعا إليه الإسلام.
 أهمية التربية الروحية : 

إسلام المرء  تعتبر التربية الروحية الوسيلة الروحية الصحيحة لتطبيق الواجبات والفرائض الدينية التي لا يتم كمال
 يقدمها الإنسان لخالقه امتثالُا للعبودية المطلقة، باعتبارها الغذاء الفعلي للروح.عمال التي بدونها ممثلة في الأ

إن الإنسان في حقيقته ليس ذلك الكائن المادي الذي نحسه ونراه، والذي يطلب حظه من طعام الأرض وشرابها، ولكن 
وق الأرض من كائنات. وذلك الجوهر هو حقيقة الإنسان في ذلك الجوهر النفيس الذي صار إنساناً مكرماً سيداً على ما ف

وقيام الإنسان بالتوجه إلى الله بمختلف أنواع العبادة، هذه ـــــ عز وجل ـــــ "الروح" الذي يجد حياته وزكاته في مناجاة الله 
 (.2الأعمال السامية هي التي توفر لهذا الروح غذاءها ونماءها وتعطيه مدداً يوميا لا ينفد ولا يغيض)

الذي تؤديه التربية الروحية وموقعها من التربية نجد أن التربية بصفة عامة تتناول عدة جوانب  ن الدور الأساسولبيا
أساسية في كيان الإنسان كالإحساسات والمشاعر الأصلية في الطبيعة الإنسانية، إلا أن الجانب الروحي يعتبر من أهم 

وهري في الكيان الإنساني، وهو الذي يميز الإنسان عن الحيوان، وهو الجوانب في الطبيعة الإنسانية، بل هو الجانب الج
الذي يدفعه في الوقت نفسه إلى التسامي من النزعات والأهواء، وهو الذي يدفعه إلى التضحية بحاجاته المادية في سبيل 

ة الروحية أهمية كبرى لا يمكن التسامي الروحي تجاه الله تعالى، وفي سبيل خير الأمة وخير الإنسانية؛ ولهذا كانت التربي
 (.3أن نستغني عنها بأي حال من الأحوال)

والتربية الروحية تنمي حب الإنسان لله بحيث يؤثر على نفس الإنسان وتبدو عليه آثاره في جميع أقواله وأفعاله، وبدون 
ياتنا اليومية التاجر المحافظ على التربية الروحية يؤدي الإنسان الشعائر الدينية جوفاء من مضمونها؛ ولذلك نلاحظ في ح

الشعائر الدينية من صلاة وصيام وزكاة وحج ومع ذلك يغش في تجارته، ويحتكر، ونرى الحاكم ومن ولي أمراً من أمور 
المسلمين مؤديا لهذه الفروض لكنه يظلم ويجور ويشق على الناس، ونرى المعلم مؤديا لهذه الفرائض لكنه لا يؤدي عمله 

جه، فهذا التدين المنقوص يفتقر إلى التربية الروحية السليمة التي تجعل حياة المسلم كلها عبادة لله. والتربية على أكمل و 
 الروحية تدفع الإنسان إلى التسامي والتكامل في حياته وفي تعامله مع غيره.

إلى الجدية في العمل، فهي توجه ولا يقتصر دور التربية الروحية على الانقطاع إلى العبادة فقط بل إنها تدفع الإنسان 
الإنسان إلى مختلف الميادين النافعة لكسب الدنيا والآخرة؛ وهذا سبب نهضة الأمة الإسلامية وقوتها في مختلف الميادين 

 الدينية والدنيوية.
 وفق ضوابط محددةالروح والعقل حقه ، فأعطى لكل من الجسد و ــــــ حقاـــــ لقد نظر الإسلام إلى الإنسان نظرة تكاملية 

تحكمها الشريعة السماوية، فكانت سمته التوازن والاعتدال في كل الآفاق والنواحي، ذلك الاعتدال الذي يليق برسالة عامة 
خالدة، شرعت صالحة لكل زمان ومكان ولشتى الأجناس والطبقات والأفراد، فكان الاعتدال بين مطالب الروح والجسد، 

                                                           

 ( .٤٧٧٦رواه البخاري، كتاب النكاح، باب الترغيب في النكاح، حديث رقم )(١)
روحية وتنميتها في المدرسة الثانوية، عبد ، التربية ال9٧هـ، ص١٤0٦يُنظر: العبادة في الإسلام، يوسف القرضاوي، مؤسسة الرسالة، بيروت،  (2)

 .3٦هـ، ص١٤١3الله الغامدي، رسالة ماجستير، كلية التربية بمكة المكرمة، جامعة أم القرى، 
 .23١، ص2ينظر: أهداف التربية الإسلامية، مقداد يالجن، الرياض، د.ت،ج (3)



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

59 
 

 .(١)الدنيا، وبين العمل لهذه الحياة والعمل لما بعد الحياةوبين بواعث الدين وحاجات 
 :التعريف بالإمام المعلميثانيا: 

هـ( يعد من العلماء البارزين في العصر الحديث، ١38٦ -هـ ١3١3الإمام عبد الرحمن بن يحيى المعلمي اليماني )
 مميزة في مجال التربية الروحية.ومن الشخصيات التي أثرت في الميدان الفكري والديني، وله إسهامات 

والإمام عبد الرحمن المعلمي كان له منهج فريد في التربية الروحية، يرتكز على الكتاب والسنة وفهم السلف الصالح، 
 إضافة إلى دعوته للاجتهاد الشخصي في تحقيق الارتقاء الروحي.

هو أبو عبد الله عبد الرحمن بن يحيى بن علي بن محمد بن أبي أبكر بن محمد بن  اسمه وكنيته ونسبه ونسبته:
 وهو ينسب إلى بني المعلم من بلاد عُتمة باليمن. .(2)بن صالح بن عبد الرحمن المعلمي العتمي اليمانيالحسن 

ولد في أواخر سنة اثنتي عشرة وثلاثمائة وألف، بقرية المحاقرة من عزلة الطفن، من مخلاف رازح من ناحية  مولده:
 .(3)عتمة، من قضاء آنس، التابع لمحافظة ذمار

في أسرة علمية تعنى بالقرآن الكريم والعلوم الشرعية. كان والده من العلماء نشأ في بيئة متدينة صالحة،  :نشأته
 مما أتاح له فرصة مبكرة للتعلم في بيئة تُقدر العلم وتحترم العلماء. المعروفين،

 طلب العلم:
بدأ المعلمي رحلته في طلب العلم بحفظ القرآن الكريم وتعلم علوم الحديث والفقه والتفسير على يد كبار علماء اليمن. 

كان يهتم بتعلم العقيدة و  والتقرب إلى الله.هذا التأسيس العلمي كان مصحوبًا بتربية روحية تعتمد على التواضع والزهد 
كما أن البيئة اليمنية،  الصحيحة، وأثر ذلك على نهجه في تصفية الروح من البدع والخرافات التي كانت منتشرة في بيئته.

التي كانت تعاني من ظروف معيشية صعبة، علمت الإمام الزهد والتواضع، وهو ما ظهر لاحقًا في حياته العلمية 
 دعوية.وال

، وكانا من خيار تلك البيئة، وقد كفله والداه وكانا من خيار تلك البيئة.  قال الشيخ عن نفسه: رُبيت في كفالة والديَّ
وهي بيئة يغلب عليها التدين والصلاح. ثم قرأت القرآن على رجل من عشيرتنا وعلى والدي، ثم سافرت إلى الحجرية حيث 

ـ كان كاتبا في المحكمة الشرعية، وهناك تعلمت القرآن والحساب واللغة ــــــرحمه الله  ــــــكان أخي الأكبر محمد بن  يحيى ـ
 .(٤)التركية

وقد كان المعلمي ـ رحمه الله ـ يجيد إلى جانب اللغة العربية خمس لغات هي: اللغة الإنجليزية، واللغة الفارسية، واللغة 
 .(5)يةالتركية، واللغة الأندونيسية، واللغة الأورد

ولد في بيئة كانت على صلة قوية بالعلم والمعرفة، فقد نشأ برعاية والده، والذي كان من خيار تلك البيئة،  والمعلمي
فهي بيئة تغلب عليها الدين والصلاح، وقد حرص والده على رعايته وتعليمه، فكان أول ما بدأ به تعليمه القرآن الكريم، فقد 

 تقن تلاوة القرآن مجوداً، وكانت طريقة القراءة في اللوح.قراه على رجل من عشيرته، ثم على والده حتى أ
ثم عهد به أبوه إلى أخيه الأكبر محمد؛ ليدخله المدرسة التي كانت بالحجرية، حيث كان يعمل هناك كاتباً بالمحكمة 

                                                           

 .١٧9يُنظر: العبادة في الإسلام، يوسف القرضاوي، ص (١)
هـ / ١٤32، ١العبادة، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/ الشبراوي بن أبي المعاطي المصري، دار العاصمة للنشر والتوزيع، الرياض، ط ينظر: (2)

 م.200١١
ينظر: وثيقة بخط الشيخ عبد الرحمن بن يحيى المعلمي، ضمن مخطوطات مكتبة عبد الله محمد الحكمي، وهذه الوثيقة موجودة لدى الباحث  (3)

مد بن علي بن يحيى بيه، نقلًا عنه في رسالته الموسومة بعنوان: منهج المعلمي وجهوده في تقرير عقيدة السلف، أحمد بن علي بيه، رسالة أح
 .89هـ، ص١٤١5ماجستير، بقسم العقيدة، كلية الدعوة وأصول الدين، الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، المملكة العربية السعودية، 

 .8١ـ  80ينظر: العبادة، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ص (٤)
 .١05ينظر: منهج المعلمي وجهوده في تقرير عقيدة السلف، أحمد بن علي بيه، ص (5)



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

60 
 

عاية أخيه محمد مدة الشرعية، فالتحق بها، وتعلم القرآن والتجويد والحساب واللغة التركية، ومكث عبد الرحمن المعلمي في ر 
ماراً على بلدة المنيرة في شهر ربيع الأول  من الزمن، تعلم منه النحو ثم تعلم الفرائض، ثم عزم على السفر إلى الحجاز 

 (١)هـ.١33٦

انتقل الإمام عبد الرحمن المعلمي إلى مكة المكرمة، حيث عمل كأمين لمكتبة الحرم المكي. هذا انتقاله إلى مكة: 
 أتاح له فرصة عظيمة لتعميق علمه الشرعي والانخراط في الأعمال الدعوية.المنصب 

وفي الحرم المكي، تفرغ الإمام لنشر العلم وإرشاد الناس، واهتم بتعليم العقيدة الصحيحة ومحاربة التفرغ للعلم والدعوة: 
 البدع والخرافات التي كانت منتشرة في ذلك الوقت.

الإمام بالقرآن والسنة: فقد كان الإمام يخصص وقتًا يوميًا لتلاوة القرآن وتدبر معانيه. ارتبط حياته الروحية في مكة: 
 كما كان يدرس كتب الحديث ويحث الآخرين على تطبيق السنة النبوية في حياتهم اليومية.

لإمام. كان يُعرف بكثرة الحرم المكي، بقدسيته وروعته، كان مكانًا مثاليًا لعبادة الخلوة التي كان يحبها اعبادة الخلوة: 
 الذكر والدعاء، لا سيما في أوقات السحر، مما أكسبه مكانة خاصة بين العلماء.

رغم انشغاله بالدعوة والتعليم، حرص على ألا تكون العبادة الجسدية منفصلة عن العمل توازن العبادة والعلم: و
 زكية النفس.العلمي. فقد كان يرى أن طلب العلم ونشره جزءًا لا يتجزأ من ت

 العمل في مكتبة الحرم ودوره في التربية الروحية:

المكي أتاح له الاطلاع على أمهات الكتب، مما ساهم في تطوير عمله كأمين لمكتبة الحرم  من خلالبيئة المكتبة: 
 منهجه التربوي والعلمي.

تلف أنحاء العالم الإسلامي. الإمام كان الحرم المكي يعج بالزوار وطلبة العلم من مخ تعليم الزوار وطلبة العلم:
 استغل هذه الفرصة لنشر تعاليم الإسلام الصحيحة وغرس القيم الروحية في نفوس الزائرين.

ممن أوتي فهما في الكتاب والسنة، وحاز أدوات البحث والتحقيق، فقد ألف في التوحيد بفروعه، كان الإمام المعلمي و  
ورفع الاشتباه عن معنى العبادة  تصحيح العقائد، ودين العجائز أو يسر العقيدة الإسلامية،ومن أهم كتبه: كتاب القائد إلى 

والإله، وعمارة القبور، والتأويل، وغيرها من الرسائل، وألف ـــ رحمه الله ــــ في علوم الحديث، ومن كتبه في علوم الحديث: 
خبار، والعمل بالحديث الضعيف، وله رسالة علم الرجال أحكام الجرح والتعديل وخبر  الواحد، والاستبصار في نقد الأ

وأهميته، والأنوار الكاشفة لما في كتاب أضواء على السنة من الزلل والتضليل والمجازفة، دافع فيه عن السنة دفاعاً كبيراً، 
، كما حقق التاريخ الكبير انتقد فيه الكوثري: التنكيل بما في تأنيب الكوثري من الأباطيل، وهو من أشهر كتبه اً وصنف كتاب

 للبخاري، والجرح والتعديل لابن أبي حاتم الرازي، والأنساب للسمعاني. 
كما ظهرت ملكته الفقهية فيما درسه من مسائل فقهية شائكة، سواء في كتابه التنكيل، أو بحوثه المفردة، كرسالة الربا، 

 تاوي كثيرة في مسائل متفرقة.ورسالة المواريث في نحو ثلاثين رسالة فقهية، إضافة إلى ف
وله جهود في التفسير  برزت في تفسيره لسور وآيات أفردها بالتفسير، مثل تفسيره للبسملة والفاتحة، وتفسيره لسورة 

چ بعضها بتأليف مستقل مثل: تفسير قوله تعالى: د البقرة، وتفسيره لسورة الفيل، وآيات متفرقة في كثير من السور، وأفر 

 ، وغيرها. 2النساء:  چ ڄ   ڦ    ڦ
وقد كتبت رسائل علمية عن جهود الإمام المعلمي في كثير من المجالات منها: رسالة ماجستير بعنوان: الشيخ عبد 
الرحمن المعلمي وجهوده في السنة ورجالها، منصور  السماري، قدمت إلى الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، ورسالة 

                                                           

ينظر: وثيقة بخط الشيخ عبد الرحمن بن يحيى المعلمي، ضمن مخطوطات مكتبة عبد الله محمد الحكمي، مخطوط نشر الثناء الحسن، عبد  (١)
 .93، نقلًا: منهج المعلمي وجهوده في تقرير عقيدة السلف، أحمد بن علي بيه، ص٦٦8المعلمي، ص الرحمن



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

61 
 

ورسالة بعنوان: الإمام عبد  هوده في تقرير عقيدة السلف، أحمد بن علي بيه، في الجامعة نفسها.بعنوان: منهج المعلمي وج
 بن غانم الأسدي.اته وآثاره، أحمد الرحمن المعلمي اليماني حيا

 : تطبيقات عملية للتربية الروحية

مثل قيام الليل، وقراءة القرآن، التزامه الشخصي بالعبادات. كان الإمام يقضي أوقاتًا طويلة في العبادة الخاصة،  -١
 والتفكر في أسماء الله وصفاته.

 المجاهدة والمثابرة: الإمام كان يُعرف بإصراره على مجاهدة النفس والتغلب على أهوائها. -2
الزهد في الدنيا: فقد عاش حياة بسيطة بعيدة عن مظاهر الترف، رغم مكانته العلمية والاجتماعية، مستمدًا ذلك   -3

 الأولى في اليمن ومن الزهد الذي يعلمه الحرم المكي.من حياته 
حب العلم والتعليم: كان يرى أن طلب العلم وتعليمه للآخرين من أفضل وسائل تزكية النفس، وقد بذل حياته في  -٤

 خدمة العلم ونشره.
في التعليم  الإخلاص في العمل: الإمام كان شديد الحرص على أن تكون أعماله خالصة لله، سواء في العبادة أو -5

 وقته للعلم تعلمًا وتعليمًا، وزهده في متاع الدنيا. والدعوة؛ يتضح ذلك خلال تسخير 
كانت حياته في الحرم المكي مليئة بتطبيق السنة، حيث كان يأكل ويشرب ويتحدث فقد  الالتزام بالسنة النبوية: -٦

 ويصلي على هدي النبي صلى الله عليه وسلم.
كان قدوة حسنة لطلابه، سواء في فقد  تأثيره على طلبة العلمو  على حياته الدعوية والعلميةأثر تربية الإمام لنفسه  -٧

 اليمن أو مكة، حيث تعلموا منه الالتزام بالشريعة والسعي للتزكية الذاتية.
 كان يحث على تخصيص أوقات للتفكر في أسماء الله وصفاته، مما يعمق الإيمان القلبي. -8
 عوة.جهوده في دعم العلم والد -9

 أسس عدة مشاريع لدعم طلبة العلم. -١0
 ركز على نشر الكتب التي تجمع بين العقيدة الصحيحة والتزكية الروحية. -١١
 مواقفه اليومية كمثال عملي. فقد كان يواجه الإساءة بالحلم، مما يعكس تسامح الروح. -١2

ه، بعد ما أدى صلاة الفجر في المسجد ١38٦توفي رحمه الله صبيحة يوم الخميس من شهر صفر عام  وفاته:
 .(١)ثم توفي في المكتبة، رحمه الله تعالىالحرام، وعاد إلى مكتبه بالحرم حيث كان يقيم، 

 المبحث الأول: 
 تصحيح العقيدة، من خلال استيعاب أركان الإيمان الستة وما يتفرع عنها من مسائل

الإيمان منهج التربية الروحية: يبدأ بالتوحيد الخالص، ثم يتفرع إلى القيم الأخلاقية، والعبادة المتزنة، والنوايا الصادقة. 
ركز على تصحيح العقائد، حيث رأى أن التربية الروحية و  أساس التربية الروحية، وقد أولى الإمام المعلمي ذلك أهمية كبيرة

يقول:" أمركم بالإيمان: أن تؤمنوا به وحده أنه إلهكم وإله العالمين، الواحد في ، وفي ذلك الخالص للهتبدأ من تحقيق التوحيد 
ذاته وصفاته وملكه، المهيمن على ما سواه، المنزه عن النقائص، المتصف بالكمالات، عالم الغيب، الخالق المحيي المميت 

لائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وما انطوى عليه كالبعث والحساب، الباعث، المعطي المانع المغني الوارث؛ وأن تؤمنوا بم
 .(2)والجنة والنار، والثواب والعقاب، والحوض، والصراط والميزان"

ن الإمام أن الغاية من الإيمان جانب مهم في التربية الروحية وهو توجيه السلوك، فقال:" ألا وإن الإيمان الخالص وبي  

                                                           

 .١3٧ينظر: العبادة، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ص (١)
 ص.٧١ـ ٧0الخطب والوصايا، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/محمد أجمل الإصلاحي،ص(2)



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

62 
 

من  اصي، ومنعه عن المآثم والمظالم، ووقف به عن الطاعات، فعمل ما أمره به الله ورسوله ما عقل صاحبه عن المع
 .(١)صلاة وصيام وزكاة وحج، وصدقة وحسن أخلاق وحب وبغض فيه تعالى، لا لغرض دنيوي"

لى تصحيح العقائد، وقد تعرض الإمام المعلمي لمفهوم التوحيد وأكد عليه، فذكر اسم الله تعالى الواحد في كتابه القائد إ
واسم الله تعالى الواحد فلفظ واحد يراد به في اللغة ما يقابل المتعدد، ومن تتبع مو اقعه في القرآن الكريم وغيره من  بقوله:

الكلام العربي الفصيح وجده يأتي وصفاً لموصوف ويكون هناك شيء محكوم عليه بالموصوف مع وصفه، فعدم التعدد 
فيما كانوا عليه  حكم على الناس ٢١٣البقرة: چڇ  ڇ  ڇ  ڇ  چ يكون للمحكوم عليه باعتبار الموصوف قال تعالى:

 .(2)للناس باعتبار أمة أي لم يكونوا أمتين أو أكثر، فعدم التعدد ثابت بقوله أمة واحدة
ن الإمام العقيدة الصحيحة هي الفطرة السليمة التي فطر الله الناس عليها، وأن الإيمان بالله عقيدة مغروسة في وبي  

يعترفون بوجود الله  وان أن العرب في جاهليتهم كان تتغير إلا بما يطرأ عليها من شوائب التربية المغلوطة، وبي  النفوس لا
ــ عز وجل ـــــ العرب، وكان العرب يعترفون بوجود الله  مإلى الخلق، وكان أول من دعاه قائلًا:" بعث الله محمداً  ـــ

السلام  ايصفونه بما تقتضيه الفطرة، وما بقي لديهم من ملة إبراهيم وإسماعيل عليهموربوبيته، وأنه رب كل شيء، وكانوا 
 .(3)من صفات الكمال، ويفترون عليه أشياء فجاء القرآن والسنة بتقريرهم على الحق وردهم عن الباطل..." 

:" وتحقيقاً لما تقدم من إفراد وركز الإمام المعلمي على تنقية مفهوم التوحيد من الشرك، وبين أنه محبط لأعمالهم فقال
چ    چ  چ  چ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ   چ  :بالعبادة وتحقيقا للتوحيد، حذرنا ربنا من الشرك غاية التحذير، فقالـــــ عز وجل ـــــ الله 

 .٧٢المائدة: چڍ  ڍ  ڌڌ  ڎ  ڎ  ڈ  ڈ  ژ   

، وقال تعالى: مخاطباً أنبياءه ٤٨: النساءچڻ  ڻ  ۀ  ۀ   ہ  ہ  ہ    ہ  ھ  ھ   ھ  ھ  ےےچ (وقال تعالى
ورسله الكرام، أنهم لو أشركوا فستحبط أعمالهم ويكونوا من الخاسرين. وقد أعاذهم  الله من ذلك فعصمهم من الوقوع في 

 بسببـــــ تعالى ـــــ الشرك، ولكن في هذا تحذير للناس كافة، وأن الإنسان مهما بلغ من المكانة فإن هذا لا ينفعه عند الله 
 .65الزمر: چے  ۓ  ۓ   ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۇ      ۇ  ۆ  ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  چ شركه، قال تعالى:

وأخرج البخاري ومسلم كلاهما عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم )من 
 .(5()٤)مات يشرك بالله شيئاً دخل النار(

وذكر الإمام أن العرب قبل الإسلام كانوا في ضلالة وكفر، وأن السبب في ذلك هي الوسائط التي اتخذوها بينهم وبين 
، وزعموا أنهم ما فعلوا ذلك إلا لكي تقربهم من الله عز وجل، وأنهم يرجون شفاعتها عند الله، فبين الله ـــــ عز وجلـــــ الله 

ڻ  ڻ  ۀ  ۀ   ہ  ہ  ہ  ہ  ھ  ھ  چ ا ضلالا بعيداً فقال تعالى:تعالى أنهم قد كفروا بذلك وضلو 

 .18يونس: چھ  ھ   ے  ےۓ  ۓ  ڭ  ڭ  ڭ  ڭ  ۇ  ۇ  ۆ  ۆ     ۈ  ۈۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ  ۉ  
وذكر الإمام أن هذه الوسائط التي اتخذوها لم تنفعهم شيئا بل كانت سبب بعدهم عن الله سبحانه وتعالى، وبذلك 

 (٦)استحقوا أشد العذاب. 
                                                           

 ص.٧١علمي، ت/محمد أجمل الإصلاحي،صالخطب والوصايا، الإمام عبد الرحمن الم(١)
، نقلًا عن منهج المعلمي وجهوده في تقرير عقيدة السلف، أحمد علي بيه، ١2٧ينظر: القائد إلى تصحيح العقائد، عبد الرحمن المعلمي، ص (2)

 .١58العربية السعودية، صرسالة ماجستير قسم العقيدة، كلية الدعوة وأصول الدين، الجامعة الإسلامية بالمدينة النبوية، المملكة 
 .2٤5الخطب والوصايا، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/محمد أجمل الإصلاحي،ص(3)
 (.١١8١رواه البخاري، كتاب الجنائز، باب في الجنائز ومن كان آخر كلامه من الدنيا لا إله إلا الله دخل الجنة، حديث رقم )(٤)
هـ / ١٤32، ١الشبراوي بن أبي المعاطي المصري، دار العاصمة للنشر والتوزيع، الرياض، ط العبادة، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/(5)

 ١٧م، ص200١١
 .22ـ  2١المصدر نفسه،  ص(٦)



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

63 
 

كله لله، والنذر كله لله، والذبح  لدينوأشار الإمام المعلمي إلى أن النبي صلى الله عليه وسلم قاتل المشركين؛ ليكون ا
 . (١)ة كلها لله، وجميع العبادات كلها للهكله لله، والاستغاث

كما بين أن إقرارهم بتوحيد الربوبية لم يدخلهم في الإسلام وأن قصدهم الملائكة والأنبياء والأولياء يريدون شفاعتهم 
 . (2)والتقرب إلى الله بذلك هو الذي أحل دماءهم وأموالهم

ين لك التوحيد، وتفسر لك العبادة، وتبعدك عن الشرك؛ الحذر كما بين الإمام المعلمي أن من الأمور المهمة التي تب
من الغلو والابتعاد عنه، وترك الأسباب التي تؤدي إليه؛ لأن أول شرك وقع في الأرض كان بسبب الغلو بالصالحين، ولذا 

ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ  پ   پ  ڀ  ڀ  ڀڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  چ : قال الله تعالى محذراً عباده من ذلك

ٿ  ٿ   ٿ  ٿ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤڤ  ڤ  ڤ   ڦڦ  ڦ  ڦ  ڄڄ  ڄ  ڄ  ڃڃ  ڃ  ڃ  چ       چچ  چ  

 .171النساء: چڇ  ڇ  ڇ  ڇڍ  ڍ  ڌ  ڌ  ڎ    ڎ  ڈ  ڈژ  ژ  ڑ  ڑ  ک  
ٿ  ٹ    ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ  پ  پ   ڀ  ڀ  ڀ  ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺ  ٿ   ٿ  ٿچ 

ابن عباس أن عن وأخرج الإمام أحمد من حديث زياد بن حصين عن أبي العالية .77المائدة: چٹ  ٹ  

 .(3) الرسول صلى الله عليه وسلم قال: )إياكم والغلو في الدين، فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو في الدين(

وبين الإمام المعلمي أن من كمال الإيمان الزهد بالدنيا وعدم الاغترار بها وفي ذلك يقول: " ومما يبين لك حقيقة 
كثار من حطامها الفاني، فإنه لا يخفى أن من الأسباب الكبيرة لدنيا والتعلق بها، والإ: عدم الاغترار باـــــ  أيضاً ـــــ التوحيد 

؛ تقديم الدنيا على الآخرة وشدة التعلق ـــــ  عز وجلـــــ صي والذنوب؛ بل والشرك والغفلة عن الله التي أوقعت العباد في المعا
ڃ  ڃ           ڃ  چ   چ  چ  چ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍ  ڍ  ڌ   ڌ  ڎ  ڎ  ڈ   ڈ  ژ  ژ  ڑ       چ بها. قال تعالي: 

 (4).16 - 15هود: چڑک  ک   ک  ک  گ       گ  گ  گ  ڳ        ڳ  

ـــ عز وجل ـــــ ومما يفسر التوحيد ويبينه أن يعرف العبد عظمة الله  وعظيم قدرته ونعوت جلاله، وأن العباد مهما بلغوا ــ
ں  ڻ  ڻ  ڻ  چ ، من المكانة عند الله عز وجل، فهم عبيد لله مفتقرون إليه، لا ينفعون ولا يضرون أحداً من دونه

ۓ  ۓڭ  ڭ    ڭ  ڭ  ۇ         ۇ  ۆ  ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ     ۋ  ۅ  ۅ  ۉ    ڻ  ۀ  ۀ  ہ  ہ   ہ  ہ  ھ  ھھ  ھ  ے  ے

. والآيات في هذا المعنى كثيرة، فالقرآن كله في بيان .2 - 1فاطر: چۉې   ې  ې  ې  ى  ى     ئا  ئائە  ئە  ئو          ئو      ئۇ  
عليه، قال تعالى عن نبيه محمد صلى الله عليه عظمة الله وكماله وجلاله، وأن الإنسان ليس بيده شيء إلا ما أقدره الله 

ٱ  ٻ    ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ  پ  پ  ڀ  ڀڀ  ڀ  ٺ              ٺ  ٺ  ٺ  چ ، وسلم الذي له الدرجة العالية والمنزلة الرفيعة

م لله بكل فهنا يبين الإمام المعلمي أن التسلي (5)188الأعراف: چٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹٹ  ٹ     ٹ  ڤ    ڤ   ڤ       ڤ  ڦ  ڦ  
 هذه الأمور من تمام التوحيد، وأن مخالفة ذلك نقص وقدح في عقيدته.

كما حذر الإمام المعلمي مما ينافي التوحيد من الأعمال كالطيرة التي هي من أعمال المشركين، وأن المتطير يظن أن 
 .(٦)فيكون شركاً  ـــــ تعالىـــــ الطائر سبب أو علامة، وهذا الظن من قسم التدين؛ وهو تدين بما لم يشرعه الله 

                                                           

 .2٤المصدر نفسه، ص(١)
 .2٤يُنظر: المصدر السابق، ص(2)
، قال شعيب الأرناؤوط إسناده صحيح على شرط مسلم، رجاله ثقات رجال ١/3٤٧(، 32٤8أخرجه الإمام أحمد في مسنده، حديث رقم ) (3)

 الشيخين، غير زياد بن حصين فممن رجال مسلم.
 .28العبادة، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ص (٤)
 .3٦ـ  3٤ينظر: المصدر نفسه، ص (5)
 .5٧3ام عبد الرحمن المعلمي، ص ينظر: العبادة، الإم(٦)



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

64 
 

ي لم ينزل الله تعالى به غيب   ا يطلب به نفع  للتوحيد، وهو شرك لأنه يتضمن خضوعً  كما حذر من السحر وأنه مناف  
الكفر، وبين أن السحر كفر كما أقره علماء بعض المذاهب المعتبرة، سلطاناً، كما يتضمن طاعة للشياطين وأعمال من 

تعليمه من الكفر، وأن الساحر يقتل ولا يستتاب، وسواءً سحر مسلما أو ذميا، وأورد الإمام المعلمي أقوال وكذلك تعلمه و 
 .(١)الأئمة الأربعة التي تؤكد كفر الساحر

لمفهوم التوحيد، وفصل القول في معناه وأنواعه، لا يتسع  ي من الحلف بغير الله، وأنه مناف  وحذر الإمام المعلم
 .(2)المجال لذكره هنا

ويقرر المعلمي ـــ رحمه الله ـــ أن التوحيد الشرعي هو: معنى ومقتضى شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله 
في أن المطلوب الاعتراف والتصديق والتسليم والرضا  بجميع شروطه. قال ــــ رحمه الله ـــــ" قلت الأدلة التي قدمناها صريحة

والالتزام والعمل بالموجب على وجه التحقيق في كل واحد منها، وذلك لا يكون إلا مع العلم بالمعنى كما قدمنا، فأما حصول 
اهل بالمعنى هذه الأشياء بمجرد خبر المعصوم مع جهل المعنى فلا يكون على وجه التحقيق كما هو ظاهر، وقد يجمع الج

مع الاعتراف بلا إله إلا الله على الوجه المذكور الاعتراف بما يناقض معناها، أعني الشرك، وإنكار حقيقة معناها أعني 
التوحيد، وهكذا يقال في التصديق وغيره، وحينئذ فلم يحصل له شيء من المقصود وهو توحيد الله ــــ عز وجل ـــ وتنزيهه 

 .(3)والخضوع له وتعظيمه" 
كما يقرر المعلمي وجود الإيمان بالرسل، وهو ركن من أركان الإيمان، ويجب الإيمان به، وفي معرض كلامه عما 

. ومعنى (٤)يجب الإيمان به يقول:" وبأن الأنبياء حق؛ لأنهم مبلغون للأمر والنهي فلا يعلم صحة ذلك إلا بالإيمان بهم"
ببقية أركان الإيمان، وبينهما تلازم فمن كفر  بركن من الأركان فهو كافر  ذلك أنه يجب الإيمان بالرسل كما يجب الإيمان

 بجميعها.
نى، فقال رحمه الله:" من يهم بكلام موجز  المبنى عظيم المعوأوضح المعلمي مسألة تنزيه أنبياء الله صلوات الله عل

صادقون في كل ما أخبروا به عن الله ـــــ عز وجل ـــ وأن من كذ ب نبياً في خبر من المعلوم من الدين بالضرورة أن الأنبياء 
وأن من كذ ب نبياً في خبر من ذلك فقد كفر، ومعلوم أن ذلك فقد كفر، ومعلوم أن جميع ما أخبروا به عن الله ـــ عز وجل ـــ 
ـــ عز وجل ـــ وهذا الوضوح عند المسلمين بحيث يستغنى جميع ما أخبر به الأنبياء في شؤون الدين فهو إخبار الله عن الله 

 .(5)إيراد حججه"
علمي في سياق كلامه عما يجب الإيمان به:" وبالبعث بعد الموت لأنه لا موفي بيان الإيمان باليوم الآخر يقول ال

دلالة واضحة على أنه لا بد أن يكون . وهو حقيقة كما قال، فالشرع القويم والعقل السليم يدلان (٦)يوثق بالجزاء إلا بذلك"
 بعد هذه الحياة والموت بعث وجزاء وحساب.

 المبحث الثاني: أداء فرائض الإسلام، ومنها الفرائض الباطنة كإخلاص النية.
التربية الروحية في الإسلام عملية التنشئة المتكاملة للجانب الروحي، وغرس الإيمان في النفوس، وتهذيب الغرائز 

عز ـــ بنزعاتها، وتوجيه السلوك على أساس القيم الروحية، والمبادئ الأخلاقية التي تستمد من الإيمان الصحيح بالله والسمو 
، وتحقيق هذه المفاهيم يتطلب تغذية الروح بمبادئ الإسلام ومقتضيات الإيمان، وهذا الأمر لا يتم إلا من خلال ـــ وجل

                                                           

 .٦0٦ـ  59٧ينظر: العبادة، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ص (١)
 .٦٤0ـ  ٦١2ينظر: العبادة، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ص (2)
 .١٤كتاب العبادة، عبد الرحمن المعلمي، ص (3)
 .9مخطوط حقيقة التأويل، عبد الرحمن المعلمي، ل  (٤)
 ، نقلًا عن منهج المعلمي وجهوده في تقرير عقيدة السلف، أحمد علي بيه.88تصحيح العقائد، عبد الرحمن المعلمي، صالقائد إلى (5)
 .9حقيقة التأويل، عبد الرحمن المعلمي، ل (٦)



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

65 
 

وتشمل الفرائض الظاهرة التي  التربية الروحية وأولها العبادات المفروضة. ترجمة ذلك إلى واقع عملي من خلال وسائل
تندرج فيها فرائض كثيرة يصعب حصرها كأركان الإسلام، وترك المعاصي، والفرائض الباطنة، كإخلاص النية، والانتصار 

الصدق، والبعد عن والالتزام بجب، على المعاصي الباطنة مثل سوء الظن والحسد، والتباغض والتدابر، والبعد عن الكيد والع
 النفاق، والخيانة، وأداء الأمانة، والحب والبغض في الله، وعدم الطيرة، والتوبة، والخوف من الله، وحسن الظن به.

ويوضح الإمام أن التربية الروحية ليست مجرد عواطف، بل تتطلب جهدًا عمليًا يوميًا في: العبادات الشخصية: 
والعبادة هي المقصد من خلق الإنس والجن، قال تعالى:  الصلاة في أوقاتها مع الخشوع.المحافظة على 

 .5٦الذاريات: َّّٰئرئزئمئنئىئيُّ 
. وقد خاطب (١)وهي حق الله على عباده كما جاء في الحديث ) حق الله على العباد: أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئا(

 يي يى ين يم يز ير ىٰ ني نى نن نم ُّ الله الناس جميعاً بعبادته، كما في قوله تعالى: 
وهذه العبادة التي افترضها الله على عباده لها آثار عظيمة جليلة تعود على الفرد والجماعة، في الدنيا . 2١البقرة:  َّئج

والآخرة، آثار عقدية وفكرية، ونفسية وسلوكية، وصحية ومادية، وتربوية وخلقية، واجتماعية واقتصادية، آثار تنبثق عن 
رجمها إلى واقع ملموس وشيء مشاهد محسوس، الأمر الذي به يصلح شأن الفرد والجماعات، وتكسب به الأمة العبادة، وتت

 الإسلامية مجدها العريق.
بين الإمام المعلمي في معرض حديثه عن العبادة، ومن خلال النصوص القرآنية يجعل الله سبحانه وتعالى استحقاق 

 ني نى نن نم}:خلقه للخلق برهان على استحقاقه للعبادة، كقوله تعالىالعبادة هو كون المعبود خالقاً؛ لأن 
 تز تر بي بى}وكقوله تعالى في الرعد  واضح في ذلك. .2١البقرة:{ئج يي يى ين يم يز ير ىٰ
 ما لي لى لم كي كى كم كل كا قي قى في فى ثي ثى ثن ثم ثز ثر تي تى تن تم
 بح بج ئه ئم ئخ ئح ئج يي يى ين يم يز ير ىٰ ني نى نن نم نز نر مم
 ُّ َّ ٍّ ٌّ ىٰ}: المعبود وحده. وكقوله تعالى في فاطري وخالق كل شيء هو . يعن.١٦الرعد:{بخبم

 ثن ثم ثز ثر تي تى تن تم تز تر بي بى بن بم بز بر ئي ئى ئن ئم ئز ئر ّٰ ِّ

عبد، وأن من يخلق غيره هو وهو صريح في أن من لا يخلق غيره لا يُ .٤0فاطر:{ قىقي في فى ثي ثى
 عبد. وبه تعلم أن من حكم خلق الخلق الدليل على استحقاق العبادة.الذي يُ 

 (2) لم يكن خالقا فلا يصح أن يكون معبوداً، والمعبود لابد أن يكون خالقاً.يعني أن من 
 مقتضيات هذه العبادة الإخلاص: ومن 

(. 3مصدر أخلص يخلص وهو مأخوذ من مادة )خلص( التي تدل على تنقية الشيء وتهذيبه)الإخلاص لغة: 
خلصته  :ويقال ،والصافي قد يقال لما لا شوب فيه ،والخالص كالصافي إلا أن الخالص ما زال عنه شوبه بعد أن كان فيه

فخلص قال ابن منظور:" خلص الشيء بالفتح، يخلص خلوصاً وخلاصا إذا كان قد نشب ثم نجا وسلم وأخلصه وخلصه، 
يعني  :قال ثعلب، ٤٠الحجر: چک    ک  ک  گ  گ  چوأخلص لله دينه: أمحضه وأخلص الشيء اختاره وقرئ 

ا العبادة لله تعالى، وبالمخلصين الذين أخلصهم الله ـ عز وجل ـ فالمخلصون المختارون، بالمخلصين الذين أخلصو 

                                                           

 (.59١2أخرجه البخاري، كتاب الاستئذان، باب من أجاب بلبيك وسعديك، حديث رقم ) (١)
 .3١ـ  30لرحمن المعلمي، ت/محمد أجمل الإصلاحي، صينظر: العبادة، الإمام عبد ا(2)
 .١5٤المفردات للراغب، ص (3)



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

66 
 

سورة الإخلاص، قال ابن الأثير: ، ١الإخلاص: سورة: چٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  چ لصون الموحدون، ولذلك قيل لسورة والمخ
، وكلمة الإخلاص: كلمة ــــ  عز وجلـــ تعالى وتقدس. أو لأن اللفظ بها قد أخلص التوحيد لله ـــ لأنها خالصة في صفة الله 

 .(١)التوحيد. والإخلاص في الطاعة ترك الرياء
 الإخلاص اصطلاحاً:

(. 2قال الكفوي:" الإخلاص هو القصد بالعبادة إلى أن يعبد المعبود بها وحده، وقيل تصفية السر والقول والعمل")
تبارك ـــ ل حافظ بن أحمد الحكمي:" الإخلاص: وهو تصفية العمل بصالح النية عن جميع شوائب الشرك، قال الله وقا

، وقال:" وحقيقة الإخلاص أن يكون قصد العبد وجه الله ـ عز وجل ـ والدارالآخرة كما قال (3)ألا لله الدين الخالص  ـــوتعالي 
الليل: چڀ   ڀ  ڀ  ڀ  ٺ  ٺ  ٺ   ٺ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ    ٹ   ٹ  ٹ  ٹ   ڤ    ڤ  ڤ    ڤ      ڦ  ڦ  ڦ      ڦ   چ تعالى:

(٤)٢١ - ١٧. 
بين الإمام المعلمي أن ما يتعلق بأركان الإسلام الخمسة ورأس ذلك شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، وقد 

 سلماً إلا بنطقه بالشهادتين، مع العلم بمعناها والعمل بمقتضاها.فمن المعلوم أن الإنسان لا يكون م
معناها إلى  نوقد بين الله تعالى في مواضع من القرآن، معنى كلمة الإخلاص: لا إله إلا الله، ولم يكل عباده في بينا

 فى ثي ثى ثن ثم ثز ثر تي تى تن تم تز}أحد سواه، وهو صراطه المستقيم، كما قال تعالى: 

فعبر عن معنى: لا إله بقوله:  .28الزخرف: { ما لي لى لم كي كى كم كل كا قي قى في

 .5١هود:{غجفح عم عج}: وعبر عن معنى: إلا الله، بقوله[.2٦]سورة الزخرف: {ثى ثن ثم ثز ثر}
فتبين أن معنى لا إله إلا الله هو: البراءة من عبادة كل ما سوى الله، وإخلاص العبادة بجميع أنواعها لله تعالى كما 

لمن جعل الله له بصيرة، ولم تتغير فطرته، ولا يخفى إلا على من عميت بصيرته بالعوائد الشركية، تقدم؛ وهذا واضح بين 
 . (5)وتقليد من خرج من الصراط المستقيم، من أهل الأهواء والبدع والضلال"

"الحكمة في إرسال الرسل هو عبادة الله وحده وترك عبادة ما سواه  و وعقيدة التوحيد هي دعوة جميع الأنبياء والرسل
 نم نز نر}وأن أصل دين الأنبياء واحد وهو الإخلاص في العبادة لله وان اختلفت شرائعهم كما قال تعالى:

 (٦)."٤8المائدة:{ني نى نن
أصل  أصيل في دين الإسلام، وهو كذلك أهم  عمل  من أعمال القلوب التي يقتضيها  -سبحانه-عد  الإخلاص لله يُ و 

، أم ا أعمال الجوارح فقبولها تابع لسلامة الني ة، وإن  الني ة بمنزلة الروح، والعمل بمنزلة الجسد ـــ تعالىـــ الإيمان بالله 
 سم سخ سح سج خم}لدين وشعار المتقين، قال تعالى: يمث ل حقيقة ا للأعضاء، ولذا كان الإخلاص لله تعالى

فالإخلاص شرط قبول الأعمال،  .5البينة:{  غم غج عم عج ظم طح ضم ضخ ضح ضج صم صخ صح
:) قال الله تبارك وتعالى أنا  قال: قال رسول الله  على صاحبه، عن أبي هريرة  اوإذا شابه شائبة كان العمل مردودً 

                                                           

 .٧/2٦لسان العرب، ابن منظور،  (١)
–م،تحقيق: عدناندرويش١998 -هـ ١٤١9 -بيروت  -الكليات، أبو البقاء أيوب بن موسى الحسيني الكفوي ،دار النشر: مؤسسة الرسالة  (2)

 .٦٤محمدالمصري، ص
 .2/٤23، ١م، ط١990هـ/١٤١0معارج القبول، حافظ بن أحمد الحكمي، دار اببن القيم، الدمام، ت/عمر محمود،  (3)
 .2/٤39معارج القبول، حافظ بن أحمد الحكمي،  (٤)
 .٤3العبادة، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ص(5)
 .١/3٤ة الرياض الحديثة، الرياض، شرح كتاب التوحيد، سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب، مكتب (٦)



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

67 
 

 . (١)أغنى الشركاء عن الشرك من عمل عملًا أشرك فيه معي غيري تركته وشركه( 
وقد أكد الإمام المعلمي علي أهمية الإخلاص بقوله:" وها قد نزل بنا ذو القعدة الحرام، وحان سير من وفقه الله لحج 

من حج فلم يرفث ولم يفسق خرج من ذنوبه كيوم ):  بيته الحرام، فنوصي الحجاج بالإخلاص والتحرز من الرفث. قال 
 . (3)"(2)(ولدته أمه

اده، ولا يدخل الإنسان الإسلام إلا بإعلانه للتوحيد بعدين الإسلام الذي ارتضاه الله ل هذا هو ثم بين الإمام المعلمي أن
والبراءة من الشرك كما قال تعالى عن إبراهيم عليه السلام 

كلكمكىكيتزتمتنتىتيثرثزثمثنثىثيفىفيقىقيكا}

 .(٤)28ـ26 الزخرف:{ لملىليما

 ثمار الإخلاص:
إذا ات بع المسلم الوسائل التي تُعينه على أن يكون مُخلصاً في عمله وقوله، وسعى ليحق ق الإخلاص فهذا يعود عليه  

 بالنفع والإيجابي ة من خلال الثمار التي سيُجنيها بسبب إخلاصه، ومن ثمار الإخلاص:
 ال وترد.شرط قبول الأعمال، وبدون الإخلاص تُحبط الأعمـــ تعالى ـــ الإخلاص لله  .١
ن الشرك، وبدونه قد يقع فيه، وهي من الذنوب العظيمة التي لا يغفرها عالإخلاص لله تعالى يبعد المسلم  .2

 الله. 
إن  الإنسان الصادق المُخلص ينال من الأجر العظيم الكثير، ويغفر الله له ذنوبه، ويُضاعف له حسناته،  .3

د إخلاصـــ أيضاً ـــ فإن  عمله   ه فيه.يُعظم ويكبر بمجر 
ه يكون بحفظ الله ورعايته،   .4

ّ
إنّ الإنسان الذي يُخلص ويسعى ليكون من المخلصين لله؛ فإن

جم  حج   حم  خج  چيُبعد عنه الشياطين،حيث قال الله تعالى: -تعالى-وذلك بأنّ الله 

 .82ص: چخح  

ى الله عليه -الإنسان الذي يبتغي بأعماله وأقواله وجه الله تعالى؛ ينال شفاعة الرسول   .5
ّ
صل

م
ّ
م: )أسْعدُ الناسِ بِشفاعَتِي يومَ  -وسل

ّ
ى الله عليه وسل

ّ
يوم القيامة،حيث قال الرّسول صل

بِهِ(
ْ
 من قل

ً
 مُخلِصا

ً
 اُلله خالِصا

ا
 . (5)القِيامةِ مَنْ قال: لا إلهَ إلا

الذي يجعل ني ته في أحواله كل ها لله تعالى؛ يفر ج الله عنه همومه، ويرزقه الراحة والسكينة، وينف س الإنسان  .٦
 عنه كُربه، ويي سر له أموره.

 ثانياً: أداء الفرائض: 
أكد الإمام المعلمي على أهمية أداء الفرائض فقال: " فأولًا فيما يتعلق بأركان الإسلام الخمسة ورأس ذلك شهادة 

لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ فمن المعلوم أن الإنسان لا يكون مسلماً إلا بنطقه أن 

                                                           

 (.2985أخرجه مسلم، كتاب الزهد والرقاق، باب من أَشرك في عمله غير الله وفي نسخة باب تحريم الرياء حديث رقم ) (١)
 (.١٤٤9أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب فضل الحج المبرور، ) (2)
 .32مل الإصلاحي، صالخطب والوصايا، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/محمد أج(3)
 .٤/2289(، 2985أخرجه مسلم، كتاب الزهد والرقاق، باب من أَشرك في عمله غير الله وفي نسخة باب تحريم الرياء حديث رقم ) (٤)
 .99أخرجه البخاري، كتاب العلم، باب الحرص على الحديث )رقم الحديث: ( (5)



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

68 
 

 .(١)بالشهادتين، مع العلم بمعناها والعمل بمقتضاها"
الإنسان بالدنيا ولأهمية التربية الروحية عند الإمام المعلمي يؤكد على ضرورة الالتزام بالعبادات كونها سبب سعادة 

ليكم بالصدقة، فإنها من النار، وع ة  ن  والآخرة بقوله: "فعليكم بالصلاة فرضاً، وعليكم بالصلاة نفلًا، وعليكم بالصيام؛ فإنه جُ 
 . (2)الدنيا والآخرة" حجاب من أسواء

وقال عن الصلاة:" وأما الصلاة التي هي الركن الثاني فهي توحيد عملي؛ لأنها توجه لله وخضوع له وصلة بين العبد 
وربه، فالنداء لها يكون بتكبير الله وتعظيمه، وبالشهادة له بالوحدانية، ولرسولهبالرسالة، ثم يختم الأذان بتوحيده وتكبيره، ثم 

أكبر من كل شيء، ثم يناجي ربه ... وينزه العبد ربه من كل نقص، ويحمده ويعظمه. ثم  يفتتحها المصلي بإعلانه أن الله
يخبر عن  توحيده لربه، ثم عندما يقرأ الفاتحة وهو قسمان ثناء من العبد على ربه، ودعاء له بأن يهديه صراطه المستقيم 

ه، راغماً له أنفه، خاضعاً له قلبه وجوارحه، ... ثم شرع له أن يكبر ويخر ساجداً فيضع أصبعيه على الأرض بين يدي رب
متذللًا لعظمته، خاضعاً لعزته، أذل شيء وأكسره لربه تعالى مسبحاً له بعلوه، قد طابق له قلبه حال جسمه، فسجد القلب 

جدتين به في هذه الحال أن يكون أقرب إلى ربه، منه في غيرها من الأحوال، ثم إذا جلس بين الساكما سجد الوجه، فأحرَ 
جناه، راغباً إليه أن يغفر له ويرحمه، ... فإذا أكمل ا يكون قد تمثل جاثيا بين يدي ربه، ملقياً نفسه بين يديه، معتذراً إليه مم

صلاته ولم يبق له إلا الانصراف شرع له الجلوس بين يدي ربه مثنياً عليه بأفضل التحيات التي لا تصلح إلا له ولا تليق 
 . (3)يها الصلوات وكله لله؛ فالتحيات له ملكاً والصلوات له عبودية واستحقاقاً ثم الطيبات كذلك"بغيره، ثم يعطف عل

وأكد الإمام على أن ترك الصلاة خروج عن الإسلام بقوله:" وإن ترك الصلاة هرب من الإسلام وتقرب من الكفر، 
 .(٤)وخروج عن الهدى، ودخول في سبيل الردى"

لاة وضرورة المحافظة عليها؛ كونها أحد أركان الإسلام بل جعلها هي الإسلام، فقال:" وكرر التذكير بأهيمة الص
ڻ    ۀ     ۀ  ہ  ہ  ہ            چ وإياكم والتهاون بالصلاة، فإنها أحد أركان الإسلام، بل هي الإسلام. قال تعالي: 

 .(5) "103النساء: چہ  ھ  
لصلاة فهو كافر، كما أكد على ضرورة المحافظة على صلاة وغالبا ما يذكر أحاديث تدل على أن من ترك ا

 .(٦))من ترك ثلاث جمع تهاونا طبع الله على قلبه( الجماعة، وصلاة الجمعة. واستدل بحديث النبي 
وبين الإمام أن المحافظة على الصلوات من أحسن الأعمال التي يقوم بها المسلم:" ألا، وإن حسن العمل هو المواظبة 

الصلوات والجماعات، والمحافظة على شروطها وواجباتها ومندوباتها، واجتناب مبطلاتها ومكروهاتها، وإيتاء الزكوات على 
 .(٧) بأماناتها... والمداومة على كتاب الله وذكره..."

لدين :) عرى الإسلام وقواعد ا :" وقال  وذكر الإمام أن ترك هذه الفرائض يعد كفراً ويستشهد بأحاديث النبي 
ثلاث، عليهن أسس الإسلام من ترك واحدة منهن فهو بها كافر حلال الدم: شهادة ألا إله إلا الله، والصلاة المكتوبة، 

 (8) وصوم رمضان(

                                                           

 .٤8العبادة، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ص(١)
 .53الخطب والوصايا، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/محمد أجمل الإصلاحي، ص(2)
 . 50ـ  ٤9العبادة الإمام عبد الرحمن المعلمي، ص (3)
 .58الخطب والوصايا، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/محمد أجمل الإصلاحي، ص(٤)
 .١٧١الإصلاحي، صالخطب والوصايا، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/محمد أجمل (5)
 (، وقال الترمذي: حديث أبي الجعد حديث حسن(.١3٦9(، والسنائي)500(، والترمذي، )١052.أخرجه أبو داود )(٦)
 .١١١الخطب والوصايا، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/محمد أجمل الإصلاحي، ص(٧)
( وإسناده ١٤0. عن ابن عباس قال الهيثمي في المجمع)23٦ص ،٤(، ج23٤9أخرجه أبو يعلى في مسنده، أول مسند ابن عباس، حديث رقم)(8)

 صحيح.



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

69 
 

 (.2(")١) يقول:) بين الرجل وبين الكفر ترك الصلاة، فمن تركها فقد كفر( وكان 

تجنبت ذكره هنا مفاده أن الصلاة  اضعيفً  اولكنه أورد حديثً ب، وبين الإمام المعلمي أن الصلاة سبب في تكفير الذنو 
في جماعة تكفر الذنوب الكبائر منها والصغائر، وبين أن شرط التكفير الصلاة في الجماعة؛ لأنها مع المسلمين، فلا تدخل 

( ، 3)ما اجتنبت الكبائر(، فأما حديث )الصلوات الخمس والجمعة إلى الجمعة كفارات لما بينهن ؟والله أعلم االصلاة منفردً 

 (٤)فإنما أن أصل الصلوات الخمس لا يجب أن تكون مكفرة للكابئر، فلا يلزم أنها إذا كانت جماعة كفرتها.

يصدر الحكم السابق، ويرى الباحث أن الإمام قد خالف الصواب واعتماد الإمام المعلمي على الحديث الضعيف جعله 
 .ائرتكفر الكب جماعة ه السابق، من أن الصلاةفي حكم

ومع ما للعبادة من أهمية في التربية الروحية عند الإمام المعلمي إلا أنه حذر من أساليب التربية الروحية الخارجة عن 
شرعاً مطلقاً، لا مزية لبعضه ثم يعلم فيما عدا ذلك أن الصلاة مشروعة  كثير من الفرق الإسلامية فقال:" الدين مما تعمله
 يلتفت إلى مزية لم تثبت شرعاً، وهكذا سائر الصيام وسائر العبادات، وقد تشاغل الناس بأحزاب وأوراد على بعض، ولا

وأذكار زعم بعض الناس أن لها مزية، ولم يثبت ذلك شرعاً، فعلى المسلم أن يعتقد أن تلك المزية لا يعتد بها، ولم يثبت 
عتد بها؛ لأنها غير ثابتة شرعاً. وما لم يثبت شرعاً فليس من الدين في ذلك شرعا. فعلى المسلم أن يعتقد أن تلك المزية لا ي

بحفظه، ــــ عز وجل ـــ وتكفل الله  فبلغه رسول الله  على رسوله محمد ـــ عز وجل ـــ شيء؛ لأن الدين هو ما أنزله الله 
 .(5)فحفظته الأمة حفظاً تقوم به الحجة، فما ليس كذلك فليس من الدين في شيء"

وحذر الإمام من الأساليب البدعية في التربية الروحية، وأن الانشغال بها عن العبادات مهلكة للمسلم فقال:" فمن سول 
له الشيطان أن يتشاغل بشيء من ذلك عن العبادات الشرعية، والأعمال النافعة، فقد خاب؛ فإن الشيطان يسعى بصرف 

ن أعمال الخير كالسعي في ، ونحوها م ، كالصلاة الإبراهيمية على النبي الناس عن تلاوة القرآن والأذكار الثابتة شرعاً 
مصالح الأهل وغيرهم من المسلمين، والعمل فيما ينفع المسلمين، أو فيما ينفع العامل من الحلال. فهو يصرف الجهال عن 

 .(٦)ي البدع المهلكة"ذلك كله بما ليس من الدين في شيء، حتى لا ينتفعوا في دينهم ولا دنياهم، بل يقعون ف
وعن الزكاة يقول الإمام المعلمي:" وأما الركن الثالث وهي الزكاة، فشأنها عظيم، وأمرها كبير، ولذا عندما يخرج العبد 
زكاة ماله لله تعالى، والمال من أعظم المحبوبات له، فهذا برهان على إيمانه ... وقد كرر ربنا عز وجل في آيات متتابعة 

 .(٧)"ىله تعال اال لا بد أن يكون خالصً أن إنفاق الم
أمر بزكاة الفطر أن  وأكد على أهمية الزكاة فقال عن زكاة الفطر:" وروى الشيخان عن ابن عمر أن رسول الله 

يعني: صلاة العيد. وهي واجبة على من وجدها، يخرجها عنه وعمن تلزمه نفقته، ( 8) تؤدى قبل خروج الناس إلى الصلاة.
وأنثى، صغيراً وكبيراً، حراً وعبداً عن كل نفس صاعاً، من غالب قوت البلد. فاغتنموا الفضيلة بإخراجها قبل صلاة ذكراً 

 .(9)العيد، فإن تأخيرها مكروه، للحديث المذكور

                                                           

 (.82رواه مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان إطلاق اسم الكفر على من ترك الصلاة، حديث رقم ) (١)
 .١٧0ـ  ١٧0الخطب والوصايا، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/محمد أجمل الإصلاحي، ص(2)
(، وأخرجه 38٧5(، صححه الألباني، صحيح الجامع، )2982اللفظ، وأخرجه البيهقي، في شعب الإيمان، )( بهذا 8٧١5أخرجه أحمد، ) (3)

 (، باختلاف يسير.233مسلم، )
 . ١30فوائد المجاميع، عبد الرحمن ين يحيى المعلمي، ت/ علي العمران، ونبيل السندي، دار عالم الفوائد، جدة، المملكة العربية السعودية، ص (٤)
 .252خطب والوصايا، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/محمد أجمل الإصلاحي،صال(5)
 .252الخطب والوصايا، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/محمد أجمل الإصلاحي،ص(٦)
 .82العبادة، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ص (٧)
 (.١٤38رواه البخاري، كتاب الزكاة، باب الصدقة قبل العيد، حديث رقم ) (8)
 .٤5الخطب والوصايا، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/محمد أجمل الإصلاحي، ص(9)



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

70 
 

وقال في استغلال شهر رمضان بعمل الصالحات:" هذا رمضان قد تقلصت ظلاله وهذا شوال أوشك أن يبزغ هلاله؛ 
دعون به رمضان من العمل الصالح والدعاء المجاب. فلعل كثيرا منا لا يبلغه من قابل، أو يبلغه ما تودعون وتو  فانظروا 

فيعمل فيه ما هو فيه الآن عامل؛ فاغتنموا بقية ساعاته، فإنها كنوز الثواب. وما يدريكم لعل ليلة القدر في هذه البقية، فإن 
 .(١)والعمل الصالح أينما كان ليس دونه حجاب"كان ذاك، وإلا فالخير خير حيثما وجد، 

الحج:" عباد الله هذه أشهر الحج، ومواسم العج والثج، فتأهبوا لحج بيت الله الحرام،  ةوقال في التأكيد على فريض
 عليه أنه قال: )من ملك زاداً وراحلة تبلغه إلى بيت الله، ولم يحج فلا قدر رُوي عن رسول الله فوتعظيم شعائر الإسلام. 

 جح ثم ته تم تخ تح تج به بم بخ بحُّ . وذلك أن الله ـ سبحانه وتعالى يقول: (2)أن يموت يهودياً أو نصرانياً(

 .(3)9٧آل عمران:  َّ سح سج خم خج حم حج جم
ومن أنواع العبادة التي اهتم بها الإمام المعلمي في مؤلفاته الدعاء، وبوب ـــ رحمه الله ــــ لهذه المسألة بقوله الدعاء 

قال الله هل السنة، قال ـــ رحمه الله ـــــ واستدل لذلك بالقرآن الكريم، وبالتعرف على مراد القرآن من اللغة وأقوال أئمة أ عبادة، 
 ٦0غافر:  چڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺٿ   ٿ   ٿ  ٿ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ    ڤ  ڤ  چ تبارك وتعالى: 

، أن الدعاء عبادة، كأنه قال ادعوني فإن الدعاء فكلمة إن في مثل هذا تفيد التعليل على ما صرح به أهل الأصول وغيرهم
 .(٤)عبادة ومن استكبر عن عبادتي سيدخل جهنهم

ڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺٿ   ٿ   ٿ  چ إن الدعاء هو العبادة، ثم قرأ قال النبي صلى الله عليه وسلم: )وقد 

عن النبي صلى الله  رضي الله عنهما . وعن ابن عباس(5)(٦0غافر: چٿ  ٹ  ٹ  ٹ  ٹ    ڤ  ڤ  
  .(٦)عليه وسلم أفضل العبادة الدعاء وقرآ الآية(

كما بين الإمام المعلمي أنه يجوز للعبد أن يدعو بما شاء إلا ما ورد النهي عنه، قال رحمه الله: وقد أباح الله ـــ عز 
الميعاد، ولكنه إذا علم أن لا يخلف  ، والله تعالىڀ  ٺ  ٺ  ٺ  ٺٿوجل ـــ للعبد أن يدعوه بما شاء قال تعالى: 

 .(٧)ما سأله العبد يعود عليه بمضرة لو أوتيه، يمنعه إياه، ويجعل إجابته لتلك الدعوة نعمة أخرى للسائل خيراً مما سأل
 المبحث الثالث: المحافظة على النوافل

، ابتداء من السنن الصلاة المحافظة على النوافل جزء مهم من التربية الروحية عند الإمام المعلمي سواء كانت نوافل
قيام الليل، وصلاة الراتبة التي كان يحافظ عليها النبي صلى الله عليه وسلم، وغيرها من النوافل مثل صلاة الوتر، و 

 الضحى، وغيرها.
وتحدث الإمام المعلمي عن وجوه الأفضلية في قيام الليل، بأنه في أوله أو أوسطه وآخره، والأفضل بعد نصف الليل. 

من نصف الليل إلى ـــ عليه السلام ـــ بين أنه يحصل القيام بأي قدر كان من الليل يكون فيه صلاة، والأفضل قيام داود و 

                                                           

 .٤5الخطب والوصايا، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/محمد أجمل الإصلاحي، ص(١)
(، وعموما 8٦١)(، والبزار 2883(، وقال هذا حديث غريب، وفي إسناده مقال، ورواه ابن ماجه في سننه )8١2أخرجه الترمذي في سننه، ) (2)

 الحديث ضعيف؛ لوجود هلال بن عبد الله وهو مجهول الحال، والحارث الأعور وهو متروك الحديث.
 .٤3الخطب والوصايا، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/محمد أجمل الإصلاحي، ص(3)
، وبهذا قال الإمام ابن جرير، والإمام ابن كثير، والشيخ محمد الأمين الشنقيطي، 392ـ  38١ينظر: كتاب العبادة، عبد الرحمن المعلمي، ص (٤)

 .٧/9٦، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، ٤/93، تفسير القرآن العظيم، 2٤/5١وغيرهم ، ينظر: جامع البيان، 
، وفي سنن الترمذي، كتاب 2/٧٦(، ١٤٧9، وفي سنن أبي داود كتاب الصلاة باب الدعاء، حديث رقم )٤/2٦٧ رواه أحمد في مسنده، (5)

 ، وقال الحاكم صحيح الإسناد، وأقره الذهبي.5/٤5٦(، 33٧2الدعاء، باب ما جاء في فضل الدعاء، حديث رقم )
 (.١5٧9، برقم )١0٧ـ  ٤/١0٦الألباني في السلسلة الصحيحة، ، وصححه الحاكم وأقره الذهبي، وحسنه ١/٦٦٧الحديث في المستدرك،  (٦)
 .398ـ 385ينظر: العبادة، عبد الرحمن المعلمي، ص (٧)



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

71 
 

يحصل أصل السنة بالصلاة قبل النوم أو بعده، وأنه يحصل أصل السنة بأي عدد كان والأفضل  هأن يبقى سدسه، وبين أن
عن سبع كما صح من فعل النبي صلى الله عليه وسلم، وبين بأن الصلاة ، ولا ينقص ركعة أن لا يزيد على إحدى عشرة

بقوله: ) صلاة الليل مثنى مثنى مثنى، وبغير ذلك كأربع وغيرها، والأفضل ما أمر به النبي صلى الله عليه وسلم سائله 
 .(١)(مثنى، فإذا خشي أحدكم الصبح صلى ركعة واحدة توتر له ما قد صلى

صلاة في المسجد، والبيت أفضل، ويحصل أصل السنة بالصلاة في جماعة، والمنفرد ويحصل أصل السنة بال
 ركعتا الفجر، والعيدان، والكسوف والاستسقاء وقيام رمضان. :. كما حث على كثير من السنن مثل(2)أفضل

والنوع الثاني وتشمل نوعين من النوافل، الأول المؤكدات كصيام يوم عرفة، وعاشورا، وست من شوال، أو الصيام 
 يشمل سائر الأيام عدا الأيام التي يكره صيامها.

 -الله سبحانه -كما يدخل في هذا الباب المحافظة على نوافل الأذكار، وأفضل الذكر دعاء  .ونوافل الحج والعمرة
الأذكار، وأول ما يهتم كثار من التسبيح والتكبير وغيرها من وخاصة في الأوقات التي يستحب فيها الدعاء، والإ - وتعالى

 به المسلم في التربية الروحية هي قراءة القرآن.
 يقول:" إن هذا اليوم للصدقة فيه أجر عظيم، فأكثروا فيه من الصدقات على الفقراء والمساكين، وفي نوافل الصدقات

 .(3)من كان من قرابتكم، فإن صلة الرحم من أهم المشروعات" -لا سيما  -
د بتمرة من كسب طيب إلا أخذها الله بيمينه فيربيها كنا يُربي أحدكم فلوَّه أو ) لا يتصدق أح وفي حديث الصدقة:

يضاعفها أضعافاً  -عز وجل  -. فسروا التربية بمطلق الزيادة، أي أن الله (٤)قلُوصه حتى تكون مثل الجبل أو أعظم(
مثل  -عز وجل  -به آخر فتصدق ضم الله  ىا اقتدكثيرة، فإذا تصدق أحدنا بتمرة أخذها الله عز وجل وضاعفها، ثم إذ

أجر هذا الآخر إلى تلك التمرة، وهكذا في الصدقات المتسلسلة. وإذا استعان المتصدق عليه بالتمرة أو أحد المتصدَّق عليهم 
 مثل أجره إلى تلك التمرة. -عز وجل  -بالصدقات المتسلسلة عنها على فعل طاعة، ضم الله 

، على زواج فكذلك. وكذا يتولد من الناس ولتلك التمرة أو الصدقات المتسلسلة عنها علاقة في تولدهوإذا استعان بها 
 .(5)فكلما عمل خيراً ضم الله عز وجل مثل أجره إلى التمرة. وكذا كل من يتولد من ذلك المولود إلى يوم القيامة والله أعلم

مصدر طيبا، وأن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين فقال وبين أن نوافل الصدقات لا تقبل إلا إذا كانت حلال ال
: ) إن الله (٦)ث مسلم، وفي حدي5١المؤمنون: چڻ  ڻ  ڻ     ۀ  ۀ  ہہہ  ہ  ھ     ھ  ھ  ھ  چ تعالى: 

 .(٧)طيب لا يقبل إلا طيبا(
 وذكر أن أفضل الصدقة ما لم تخلَّ بالكفاف. أي ما تركت لصاحبها ما يكفيه. والمقصود أن المتصدق له حالان: 

 الأولى: أن يتصدق وقد بقي له ما يكفيه.
 الثانية: أن يتصدق بقوته الذي هو محتاج إليه.

 ثلاثة أحوال:  نفسه فالأولى أفضل. والحاصل أن للمتصدق في الأمر
 بقي عنده أكثر مما يكفيه. صدق وقديتالأولى: أن 

 بقي عنده ما يكفيه فقط. الثانية: أن يتصدق وقد
                                                           

 (.9٤٦أخرجه البخاري، كتابالوتر، باب ما جاء في الوتر، حديث رقم ) (١)
 .2٦١ـ 2٦0ينظر: فوائد المجاميع، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ص (2)
 .٦٤الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/محمد أجمل الإصلاحي، صالخطب والوصايا، (3)
 (.١0١٤رواه مسلم، كتاب الزكاة، باب قبول الصدقة من الكسب الطيب وتربيتها، حديث رقم ) (٤)
 .١53ـ ١52ينظر: فوائد المجاميع، عبد الرحمن ين يحيى المعلمي، ص (5)
 (.١0١5ل الطيب وتربيتها، حديث رقم)رواه مسلم، كتاب الزكاة، باب قبول الصدقة من الما (٦)
 .١53ينظر: فوائد المجاميع، عبد الرحمن ين يحيى المعلمي، ص (٧)



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

72 
 

 الثالثة: أن يتصدق بقوته ويبقى محتاجاً.
على الثالثة. فجهد المقل أفضل من الإيثار غالباً، ولكن قد يكون الإيثار أفضل في بعض  ن الأوليانفضل الحالاوتُ 

ين آثرا ضيف رسول الله صلى الله عليه وسلم على أنفسهما وأطفالهما. وأما لو أن المواطن كحال الصحابي وزوجته اللذ
رجلًا ذا بيت آثر سائلًا من المتكففين على الأبواب فهذا غير محمود؛ لأن هذا السائل إذا لم يصب شيئا من هذا البيت 

 .(١)ر أو تضررهسيصيب من غيره؛ فلا معنى لإيثاره، ولا سيما إذا أدى الإيثار إلى هلاك المؤث
بعنوان: العمل في غسل الجمعة، ومع أن بعض العلماء يعدون الغسل يوم الجمعة من  اوبوب الإمام المعلمي بابً 

 .(2)السنن المؤكدة، إلا أن المعلمي أشار إلى أنه واجب
 مؤلفاته.وهكذا في كثير من النوافل التي أولاها الإمام المعلمي الكثير من الاهتمام في كثير من 

 المبحث الرابع: اجتناب المعاصي
من أهم وسائل التربية الروحية ـ بعد إقامة الفرائض والمحافظة على النوافل ـ عند الإمام المعلمي هي اجتناب 
المعاصي، وفي ذلك يقول:" اتقوا الله كما أمر، وانتهوا عما زجر، وحافظوا على المفروضات، ولا تساهلوا عن المندوبات، 

 (.3)م والمحرمات، ولا تقدموا على الشبهات"وإياك

كما أكد على أن المعاصي سبب النكال في الدنيا والآخرة فقال:" أوصيكم ونفسي بتقوى الله في جميع الأحوال، 
 .(٤)" صيته فإنها سبب الطرد والنكال...وأحذركم ونفسي من مع

الذنوب التي لا يغفرها الله تعالى وفي كتاب  ومن أهم المعاصي وأخطرها على المسلم هي الشرك بالله كونها من
العبادة خصص الإمام المعلمي بعض المباحث للتحذير من هذه الشركيات ومنها الطيرة وفي ذلك يقول:" لا يخلو المتطير 

ية أن يظن أن الطائر سبب أو علامة، وعلى الحالين فهذا الظن من قسم التدين؛ لأنه لا يعرف له توجيه من الأصول العاد
المبنية على الحس والمشاهدة، وهو  تدين بما لم يشرعه الله عز وجل؛ فيكون شركاً، وإنما الشأن في حصول الظن، وقد 

 .(5)جعل الشارع ضابط حصول الظن هو العمل به"
تذهب  وقد يكون للمعصية لذة يشعر بها متعاطيها نظراً لغلبة الهوى وإيثار العاجلة، ولكنها لذة منقطعة لا تدوم، بل 

  احات  قد تُصيب الإنسان في مَقتل.سريعاً وتخلف وراءها عواقب وخيمة، وعقوبات  متعددة، وحسرات  وجر 
 ومن آثار الذنوب والمعاصي:

 قلة التوفيق: فقد يبذل الواحد منا الكثير من الأسباب المادية، ولكنه لا يوفق في حياته. -١
 فساد الرأي. -2
 وضيقه وهلاكه.فساد القلب ومرضه وقسوته  -3
 خفاء الحق: صاحب المعصية والهوى، يصاب بمرض عدم إبصار الحق؛ فيبذل حياته في الباطل. -٤
 عداوة الخلق وبغضهم. -5
 الوحشة بين العبد ورب  ه: فصاحب المعصية لا يشعر بالسعادة والأمان. -٦
 منع إجابة الدعاء. -٧
 محق البركة من الرزق والعمر. -8

                                                           

 .١5٦ينظر: فوائد المجاميع، عبد الرحمن ين يحيى المعلمي، ص (١)
 .١٧٦فوائد المجاميع، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ص (2)
 .٦٦حمد أجمل الإصلاحي، صالخطب والوصايا، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/م(3)
 .١٦١الخطب والوصايا، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/محمد أجمل الإصلاحي، (٤)
 .5٧3العبادة، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ص (5)



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

73 
 

 حرمان العلم. -9
 الابتلاء بالمذلة. قال الحسن: "أبى الله إلا أن يُذلَّ من عصاه". -١0
 تسليط الأعداء. -١١
 لج كم كل كخ كح كج قم قح }ضيق الصدر والشعور بالضيق والضنك، قال تعالى:  -١2

 [.١2٤]سورة طه:{ مج له لم لخ لح
 .فساد الذرية: من أسباب صلاح الذرية العمل الصالح، واجتناب المعاصي -١3
 الابتلاء بقرناء السوء الذين يفسدون القلب ويضيعون الوقت. -١٤
 بتلاء بالأمراض النفسية، وعدم الشعور بالسعادة والأمن النفسي.الا -١5
 سوء الخاتمة: فمن شب على شيء شاب عليه، ومن شاب على شيء مات في الغالب عليه. -١٦

إن  الآثار، وهذه (١)م في كتابه "الداء والدواء"، و"الفوائد"والمعاصي التي ذكرها الإمام ابن القي بعض آثار الذنوبهذه 
 اجتمعت على إنسان أهلكته.

واجتناب المعاصي من أهم وسائل التربية الروحية، وأداء العبادة بالشكل الصحيح، والمحافظة على أداء النوافل مرتبط 
فليحذر  والأنس بذكره في ظلمات الليل، تعالى، باجتناب المعاصي، فإذا أرد المسلم أن يكون ممن ينال شرف مناجاة الله

إني لا أقدر على قيام الليل  :قال رجل لإبراهيم بن أدهم فإنه لا يوفق لقيام الليل من تلطخ بأدران المعاصي، الذنوب،
شرف فإن وقوفك بين يديه في الليل من أعظم ال لا تعصه بالنهار وهو يقيمك بين يديه في الليل، :فقال فصف لي دواء؟

وأعد  وأحب قيام الليل، إني أبيت معافى، :يا أبا سعيد :وقال رجل للحسن البصري  .والعاصي لا يستحق ذلك الشرف
وصيام  فقال الحسن: ذنوبك قيدتك، وقال رحمه الله: إن العبد ليذنب الذنب فيحرم به قيام الليل، فما بالي لا أقوم؟ طهوري،

 .(2)كبلتك خطيئتك فاعلم أنك محروم مكبل، وصيام النهار، تقدر على قيام الليل،إذا لم : وقال الفضيل بن عياض.النهار

 المبحث الخامس: المعاملات
والتصرفات المالية، من حيث إباحة  حرصت الشريعة الإسلامية في أحكامها على منح المكلفين الحرية في المعاملات

ن هذه الحرية ليست حرية مطلقة، بل لها قيود وضوابط تضبطها الملكية الفردية، وإباحة التصرفات المالية المختلفة، ولك
وتجعلها قائمة على ميزان مستقيم، ومن تلك المعايير والقيم: إقامة العدل، ودفع الظلم، فحرصت الشريعة الإسلامية في 

اب؛ وهذا له أثره في أحكامها على تحقيق مقصد العدل في سائر التصرفات المالية، وتأكيدها على ذلك بترتيب الثواب والعق
حفظ حقوق العباد المالية وضمانها، وبالتالي يقوم كل مكلف بأداء ما عليه من واجبات لزمته، وكذلك بأن يطالب بما له 

 .من حقوق مشروعة، وفق ميزان عادل، وقسطاس مستقيم
لا يتجزأ من الدين، يقول الإمام  االمعاملات من المباحث المهمة التي أولاها الإمام المعلمي جل اهتمامه؛ كونها جزءً و 

:" لا يأكل 29النساء: چٹ  ڤ     ڤ  ڤ  ڤ  ڦ  ڦ  ڦ  چ لمي شارحاً معنى الآية الكريمة المع

                                                           

، 2هـ(، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٧5١ينظر: الفوائد، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية )المتوفى:  (١)
 وما بعدها. ٧٦م، ص  ١9٧3 -هـ  ١393
/ ٧ة الألوكة، بتاريخ من الأسباب المعينة على قيام الليل اجتناب الذنوب والمعاصي، د. محمد سلمان حمودة، مقال منشور على شبك )2(

: https://www.alukah.net/social/0/58583/%D9%85%D9%86-م، على الرابط:20١3/ 8
-%D8%A7%D9%84%D8%A3%D8%B3%D8%A8%D8%A7%D8%A8

%D9%88%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B9%D8%A7%D8%B5%D9%8A/#ixzz8kroiPzFD. 

https://www.alukah.net/social/0/58583/%D9%85%D9%86-%D8%A7%D9%84%D8%A3%D8%B3%D8%A8%D8%A7%D8%A8-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B9%D9%8A%D9%86%D8%A9-%D8%B9%D9%84%D9%89-%D9%82%D9%8A%D8%A7%D9%85-%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%8A%D9%84-..-%D8%A7%D8%AC%D8%AA%D9%86%D8%A7%D8%A8-%D8%A7%D9%84%D8%B0%D9%86%D9%88%D8%A8-%D9%88%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B9%D8%A7%D8%B5%D9%8A/#ixzz8kroiPzFD
https://www.alukah.net/social/0/58583/%D9%85%D9%86-%D8%A7%D9%84%D8%A3%D8%B3%D8%A8%D8%A7%D8%A8-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B9%D9%8A%D9%86%D8%A9-%D8%B9%D9%84%D9%89-%D9%82%D9%8A%D8%A7%D9%85-%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%8A%D9%84-..-%D8%A7%D8%AC%D8%AA%D9%86%D8%A7%D8%A8-%D8%A7%D9%84%D8%B0%D9%86%D9%88%D8%A8-%D9%88%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B9%D8%A7%D8%B5%D9%8A/#ixzz8kroiPzFD
https://www.alukah.net/social/0/58583/%D9%85%D9%86-%D8%A7%D9%84%D8%A3%D8%B3%D8%A8%D8%A7%D8%A8-%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B9%D9%8A%D9%86%D8%A9-%D8%B9%D9%84%D9%89-%D9%82%D9%8A%D8%A7%D9%85-%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%8A%D9%84-..-%D8%A7%D8%AC%D8%AA%D9%86%D8%A7%D8%A8-%D8%A7%D9%84%D8%B0%D9%86%D9%88%D8%A8-%D9%88%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B9%D8%A7%D8%B5%D9%8A/#ixzz8kroiPzFD


 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

74 
 

بعضكم أموال بعض، والمراد بالباطل ما يخالف الشرع كالربا والقمار والبخس والظلم ... وهو ما كان بغير استحقاق من 
 .(١)طريق الأعواض"

المعاملات بين الناس، بعيدين عن الظلم، فلا تعامل بالربا، ولا يجوز القمار وأخذ أموال الناس  فهو يؤكد نقاء
بالباطل، ولا يجوز بخس الناس أشياءهم، وإن كانت عن طريق البيع والشراء فلا يجوز فيها البخس، ولا أي ظلم ينتج عن 

 التعامل بين الناس.
تاوى: "المعاملات من المبايعات والإجارات والوكالات والمشاركات والهبات في مجموع الف ابن تيمية سلاميقول شيخ الإ

والوقوف والوصايا ونحو ذلك من المعاملات المتعلقة بالعقود والقبوض؛ فإن العدل فيها هو قوام العالمين لا تصلح الدنيا 
ثمن على المشتري، وتسليم المبيع على والآخرة إلا به. فمن العدل فيها ما هو ظاهر يعرفه كل أحد بعقله كوجوب تسليم ال

البائع للمشتري، وتحريم تطفيف المكيال والميزان، ووجوب الصدق والبيان، وتحريم الكذب والخيانة والغش، وأن جزاء 
فإن عامة ما نهى عنه الكتاب  -أهل الإسلام  -القرض الوفاء والحمد. ومنه ما هو خفي جاءت به الشرائع أو شريعتنا 

؛ مثل أكل المال بالباطل. وجنسه من الربا - دقه وجله -المعاملات يعود إلى تحقيق العدل والنهي عن الظلم:  والسنة من
والميسر. وأنواع الربا والميسر التي نهى عنها النبي صلى الله عليه وسلم مثل بيع الغرر وبيع حبل الحبلة وبيع الطير في 

مسمى وبيع المصراة وبيع المدلس والملامسة والمنابذة والمزابنة والمحاقلة الهواء والسمك في الماء والبيع إلى أجل غير 
 .(2)والنجش وبيع الثمر قبل بدو صلاحه وما نهى عنه من أنواع المشاركات"

بل ذكر الإمام المعلمي قول الإمام الباقر وعكرمة ابن جرير أنهما قالا: كان الرجل يتحرج أن يأكل عند أحد من 
 (3).٦١الآية السابقة، فنسخ ذلك بالآية التي في سورة النور ولا على أنفسكم أن تأكلوا من بيوتكم( النور الناس بهذه 

صف قيمتها من بائع يجهل ثمنها، أو دفع ثمن الغبن أن يأخذ المشتري أي سلعة بنوذكر الإمام المعلمي أن من 
نهي عنه. مع ذكر بعض أقوال أهل العلم التي تعتبر مضاعف من مشتري يجهل قيمة الزمان والمكان، فهذا من الغبن الم

ما تراضى به المتبايعان هو المعتبر، فما تراضيا به، فهو القيمة التي يعتد بها الشرع في التجارة، لكن لا يمنع أن يسمى 
 .(٤)الغبن أكلا بالباطل بالنظر إلى التحقق

أقاربه وأصدقائه ليأكل عندهم غير عازم على المكافأة  بل وصل به الزهد اعتبار الغني اللئيم الذي يتردد على بيوت
 .(5)المعروفة داخلًا في أكل أموال الناس بالباطل

، يرى أنه لا يحل لأحدهما أن يستغفل صاحبه، فيفارقه وهو لا يشعر؛ إذ (المتبايعان بالخيار ما لم يتفرقا)وحول قاعدة 
أمهل اعتماداً على أن ذلك لا يفوت، حتى لو رآه يريد المفارقة لبادر  قد لا يكون استحكم رضاه، وكان يريد الفسخ؛ إلا أنه

. ولو تعامل الناس بهذه الآخلاقيات التي جاء بها الشرع، لذابت الكثير من المشاكل ولخلت المحاكم من (٦)بالفسخ
 المتخاصمين.

 المبحث السادس: التربية الخلقية
على مسألة مهمة في التربية الخلقية وكيفية التعامل مع الآخرين كونها  يؤكد الإمام المعلمي في جانب التربية الروحية

من الدين الإسلامي، وأن التربية لا تكون فقط مرتكزة على جانب إقامة الشعائر الدينية فقط بعيداً عن علاقة  ا مهمًاجزءً 
                                                           

 .٧٦، ص2التنكيل بما في تأنيب ا لكوثري من الأباطيل، عبد الرحمن بن يحيى المعلمي اليماني، ج (١)
، 28، مكتبة ابن تيمية، د.ت، ج2كتب ورسائل وفتاوى ابن تيمية في الفقه، أحمد عبد الحليم بن تيمية، ت/ عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، ط (2)

 .385ص
 .٧٦، ص2ينظر: التنكيل بما في تأنيب ا لكوثري من الأباطيل، عبد الرحمن بن يحيى المعلمي اليماني، ج (3)
 .٧8، ص2ينظر: المصدر نفسه، ج (٤)
 .٧9، ص2ينظر: المصدر نفسه ، ج (5)
 .82، ص2ينظر: المصدر نفسه ، ج (٦)



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

75 
 

ياة المسلم الإيمانية والروحية، وهي ، فالأهداف الخلقية تدور حول الصفات التي تمثل انعكاساً لحالناس مع بعضهم البعض
صفات يكتسبها المسلم من التوجيهات والإرشادات الواردة في القرآن والسنة، وقد تكون ذاتية ولكنها تؤثر على علاقة الفرد 
بمن حوله من أفراد المجتمع، وهي ذات طابع اجتماعي، وهي أخلاق إيجابية ومنها إحسان الظن بالآخرين، ومنها أخلاق 

فأكد على ذلك بقوله:" وإياكم والغيبة والنميمة، والكذب، والتفحش، والحسد والحقد، بية حذر الشرع منها، كالغيبة والنميمة، سل
والغدر والخيانة والخداع، والعجب والكبر والخيلاء والرياء، والشتم والظلم، والحب والبغض في غير الله. وعليكم العفة 

 .(١)عفو والإصلاح"والنزاهة والإخلاص، والرفق وال
كما أكد أن هذه الأخلاق أدواء مضلة بقوله:" وإن الرياء والسمعة والربا، والفحش والتفحش والسفاهة والبذاءة، والحسد 

 .(2) والبغضاء والسب والشتم، كلها أدواء مضرة وأهواء مضلة.."
بل أكد على التربية الخلقية وأن الحياد عنها سبب المهالك وفي ذلك يقول:" وإن من المهالك: السب والشتم، والطعن 
واللعن، والهمز واللمز، والغيبة والنميمة، والعجب والكبر والحسد، والحب والبغض في غي الله، والطمع والجشع، فكلها 

 .(3)فكلها من خصوم الإسلام" وخيمة، واللغو والكذب، وطموح النظر والقلب،
وبوب المعلمي في كتابه فوائد المجاميع باب بعنوان: باب النهي عن التحاسد، وأورد حديث النبي صلى الله عليه وسلم 

: . يقول المعلمي فيه دليل لتعبير العلماء بقولهم(٤)(ولا تحاسدوا، ولا تدابروا، وكونوا عباد الله إخوانا أنه قال: )لا تباغضوا، 
 ١.(5)خبر بمعنى الأمر. والله أعلم

وأشار الإمام المعلمي إلى أن الإنسان الحاذق اللبيب صاحب العقل الفطن يدرك الأخلاق الحسنة، والأخلاق السيئة،  
فيتمسك بالأولى ويبتعد عن الأخرى، وفي ذلك يقول:" إذ اللبيب يرى مكارم الأخلاق فيستحسنها، ورذائل الأفعال 

تنبها، وما زال أرباب الهمم العلية، والنفوس الأبية يتطلعون إلى فيستهجنها، وعوائد الخير فيطلبها، وعواقب الشر فيج
 .(٦)، وتذكرة لقلوبهم، ورياضة لعقولهم"لأذهانهممحاسن الأخبار ليجعلوها لقاحاً لأفهامهم، وسقالاً 

 يان للأبصارقائلًا:" إن الصدق والكذب ليتراء كما بين المناسبة بين رسم كلمتي الصدق والكذب وبين معانيهما،
 . (٧)ضئيلين جداً بالنسبة إلى مقدارهما الحقيقي، فإذا أُنعم النظر فيهما أخذا في الاتساع إلى أن يلتهما جميع الأخلاق"

رسم كل كلمة منهما وبين وضع كل حرف ومعناه؛ ليبين التشابه بين ا لرسم والتسمية قائلًا:" وقد دعاني ثم بدأ يحلل 
 شأنهما، ما بين رسمهما وتسميتهما من المناسبة الغريبة. هذا من حالهما إلى أن أكتب شيئاً في

. فكأنه أشير به إلى أن الصدق أول ما يُفاه به، يهمس به صاحبه خوفاً،  الصدق: الصاد: حرف مهموس رخو مُستَعل 
و مع ذلك كذب. وهلويكون معناه كالكلام المهموس، أي خفياً غير ظاهر، ويكمون ضعيفاً لكراهية الناس له وميلهم إلى ا

 مستعل في جوهره، ولكن أُشيرَ بجعل حركته كسرةً إلى أنه سافل في صورة حاله.
والدال والقاف مجهوران شديدان مُقلقلان. وكل ذلك إشارة إلى أن الصدق في أوسط أحواله وآخرها يشتهر ويقوى 

 ويظهر.
. ففيه إشارة إلى أن الصدق في آخره هو وزاد القافُ بكونه مستعلياً، وهو بحسب الصورة قابل للفتح والرفع والخفض

 ض.وقد يكون مستعلياً في الصورة، وربما خُفمستعل  في حقيقته، 
                                                           

 .5٤ـ 53الخطب والوصايا، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/محمد أجمل الإصلاحي، ص(١) 
 .58المصدر نفسه، ص(2) 
 .١09المصدر نفسه، ص(3) 
 (.5٧١8والتدابر، حديث رقم )رواه البخاري، كتاب الأدب، باب ما ينهى عن التحاسد (٤) 
 .١٧0ينظر: فوائد المجاميع، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ص (5) 
 .2٧العبادة، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/محمد أجمل الإصلاحي، ص(٦) 
 .333فوائد المجاميع، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ص (٧)



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

76 
 

الكذب: الكاف: مهموس شديد منخفض، كأن ذلك إشارة إلى أن الكذب في أوله يهمس به صاحبُه خوفاً من التكذيب، 
 أو لأن ضميره يلومه إن كان بقي فيه شيء من الحياة.

 الكاف مجهور. ويظهر من ذلك نكتة أخرى، وهي أن الكاذب يموه كذبه بحيث يشبه المجهور. وقد قيل: إن
 والشدة فيه إشارة إلى أن ا لكذب في أوله شديد التأثير. 

والانخفاض إشارة إلى انخفاضه في ذاته، ولكنه حُرك بالفتح إشارة إلى أن صاحبه يصوره بصورة الظاهر المستعلي، 
 لاف ذلك.وإن كان في نفسه بخ

الذال: مجهور رخو منخفض. فكأن ذلك إشارة إلى أن الكذب في أوسط أحواله يشتهر، ويضعف ويكون سافلًا حقيقة 
 وكذا صورةً؛ لتحريكه بالكسرة.

وقد قيل: إن الذال مهموس. وتظهر من ذلك نكتة أخرى، وهي أن صاحبه يجهد حينئذ في أن يغفل عنه الناس 
 وينسوه.

مقلقل منخفض. الجهر إشارة إلى ظهوره واشتهاره، والشدة إشارة إلى أنه كثيراً ما يشتد الكذب  الباء: مجهور شديد
 ويقوى بوجود أناس يتعصبون له بجهل أو هوى. وهذا مشاهد بكثرة.

 .(١)والانخفاض: إلى أنه منخفض في ذاته، مهمل في صورته؛ فقد يعليه التعصب، وقد يخفضه الإنصاف"
في  ، وأسهب في ذكر مواضع كثيرة وقسمها إلى إحدى عشر  مطلبامعاني الصدق والكذب وبوب بابا للحديث عن

 .(2)كتابه مجاميع أصول الفقه
 المبحث السابع: تدبر آيات الله

التأمل في آيات الله الكونية، كالسماء والأرض والجبال والبحار والكائنات الحية، هو وسيلة عميقة لتربية الروح وتهذيب 
يقود الإنسان إلى إدراك عظمة الله سبحانه وتعالى وحكمته في خلق الكون. هذا التدبر يعزز العلاقة الروحية  النفس، حيث

 :بالله، ويترك أثرًا واضحًا على النفس والسلوك. وفيما يلي تفصيل لأثر تدب ر آيات الله الكونية في التربية الروحية
 :تعميق الإيمان بعظمة الله وقدرته .1

ڈ  ژ      ژ  چ :الإنسان في الكون، يرى النظام الدقيق الذي يدل على عظمة الخالق. يقول الله تعالىعندما يتأمل 

. هذا التدبر يغرس في القلب شعورًا 190آل عمران: چڑ  ڑ  ک  ک  ک  ک     گ  گ  گ  
 .بالإجلال لله، ويدفع المسلم للخشوع في عبادته واليقين بأن الله على كل شيء قدير

 :لتأمل والوعي الروحيتحفيز ا .2

تدب ر الكون يفتح أبواب التأمل العميق ويعزز الوعي الروحي. فالسماء الممتدة بلا عمد، والجبال الراسية، والمحيطات 
ہ  ہ  ھ  ھ  ھ  ھ  ے  ے  چ الهائلة، كل ذلك يدعو الإنسان للتفكر في الحكمة الإلهية، كما قال تعالى: 

هذا التأمل يعمق الشعور بالاتصال بالخالق ويُبعد الإنسان عن الغفلة ،  18 - 17الغاشية:  چۓ  ۓ        ڭ  ڭ  
 .والسطحية
 :إحياء التواضع والخضوع لله .3

الوقوف أمام عظمة الكون يجعل الإنسان يدرك حجمه الحقيقي في هذا العالم الواسع، مما يعزز في نفسه التواضع 

                                                           

 .335ـ  33٤المصدر نفسه، ص (١)
 ١٧٧ل أصول الفقه، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/محمد عزير شمس، دار عالم الفوائد للنشر والتوزيع، د.ط، د.ت، صينظر: مجموع رسائ (2)

 وما بعدها.



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

77 
 

ې  ې  ى  ى  ئا   چ : المسلم أنه ضعيف أمام قدرة الله، كما قال تعالىوالخضوع لله. تدب ر الآيات الكونية يعل م 

الزمر:  چئا  ئە  ئە  ئو  ئو  ئۇ   ئۇ  ئۆئۆ  ئۈ  ئۈ  ئې  ئې  ئې   

 .هذا الإدراك يدفعه للابتعاد عن الكبر والتعالي، ويُظهر له جمال التواضع كخلق روحي سام  . 67
 :تحقيق السكينة والاطمئنان .4

والكائنات من حولنا يمنح النفس راحة وطمأنينة. مشاهد السماء المرصعة بالنجوم، وحركة التأمل في جمال الطبيعة 
گ  ڳ  ڳ  ڳ  چ : الأمواج، وغروب الشمس، كلها تعكس جمال خلق الله وتُطمئن القلوب. يقول الله تعالى

هذا التفكر يربط الإنسان بالخالق .191آل عمران:  چڳ      ڱ  ڱ  ڱ  ڱ   ں  ں  ڻ     
 .شعره بالأمان بأن الله هو المتحكم في هذا الكون وي

 : ترسيخ التوكل على الله والثقة بحكمته .5

تدب ر الآيات الكونية يساعد المسلم على إدراك أن كل شيء في الكون يسير بقدر الله وحكمته. من حركة الكواكب إلى 
ۉ  ۉ  ې       ېې   ې  ى   ى          چ  :دورة الحياة والموت، كلها تخضع لنظام إلهي دقيق. يقول الله تعالى

هذا التأمل يعزز في النفس الإيمان بأن الله مدب ر الأمور، فيزداد توكل المسلم عليه في كل  .38يس:  چئا    ئا  
  .شؤون حياته

 : إدراك نعمة الله والشكر عليها .6

به. من الماء الذي ينزل من السماء، إلى التأمل في خلق الله يفتح عيون المسلم على نعم الله الكثيرة التي تحيط 
ٱ  ٻ  ٻ  ٻ  ٻ  پ  پ  پپ  ڀ  چ  :النباتات التي تنمو بأمر الله، كلها مظاهر للرحمة الإلهية. يقول تعالى

هذا الإدراك يعزز في قلب المسلم شعور الشكر لله على نعمه، مما يجعله  .18المؤمنون:  چڀ  ڀ   ڀ   ٺ  ٺ  
 .استخدامها في طاعة اللهأكثر حرصًا على 

 :استلهام دروس الصبر والثبات .7

التأمل في ظواهر الكون مثل تغير الفصول، ونمو الأشجار، وتدفق الأنهار يعل م المسلم قيمة الصبر. هذه الظواهر 
ڳ  چ  :تحدث ببطء وتدر ج، مما يزرع في النفس الإيمان بأن كل شيء يحتاج إلى وقت لتحقيقه. يقول الله تعالى

 .21الحشر:  چڳ  ڳ  ڳ  ڱ  ڱ     ڱ  
 :تعزيز الشعور بالمسؤولية تجاه الكون  .8

تأمل الآيات الكونية يربي المسلم على الشعور بالمسؤولية تجاه البيئة والحفاظ عليها. إدراك أن هذا الكون أمانة من 
 فاطر:چ  ٱ  ٻ       ٻ  ٻ  ٻ  پچ  :الله يدفع المسلم إلى العناية به، كما قال تعالى

 :تقوية الإيمان بالآخرة .9

ر الإنسان بأن كل شيء زائل، وأن هذا الكون نفسه دليل على البعث والنشور. يقول الله تعالى چ  :الآيات الكونية تذك 

 چڱ  ڱ  ں  ں  ڻ  ڻ  ڻ   ڻ  ۀ  ۀ  ہ  ہ     ہ  ہ  ھ  ھھ  ھ   ے      ے  ۓ            ۓ  ڭ    ڭ  

  .يجعل الإيمان بالآخرة حيًا في قلب المسلم، مما يدفعه للعمل الصالحهذا التدبر  .33الأحقاف: 
ب ر آيات الله الكونية ليس مجرد نظرة سطحية إلى مظاهر الطبيعة، بل هو طريق عميق لتقوية العلاقة بالله وتعميق فتد



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

78 
 

توكل، والتواضع، مما يعزز تربيته البعد الروحي. من خلال التأمل في الكون، يتعلم المسلم دروسًا في الإيمان، والشكر، وال
 .الروحية ويجعله أكثر قربًا من خالقه

وردت الكثير من الآيات القرآنية التي تحث على التفكر في مخلوقات الله تعالى، وتدبرها؛ كونها تقود الإنسان إلى وقد 
ص: چڄ  ڄ  ڄ  ڄ  ڃ   ڃ  ڃ   ڃ   چ  چ  چ ومنها: قوله سبحانه وتعالى: معرفة الله سبحانه وتعالى، 

المؤمنون: چڻ  ۀ  ۀ  چ وقال تعالى: ،24محمد: چک  گ  گ   گ   گ  ڳ  ڳ  ڳ  چ وقال تعالى: ، 29

ڈ  ژ      ژ  ڑ  ڑ  چ وقال تعالى:  3الزخرف: چڌ  ڎ  ڎ  ڈ   ڈ  ژ  ژ  چ . وقال تعالى:68

دعوة  إلى التدبر في الكون وتأم ل مدى دقته وتناسق . إنها 190آل عمران: چک  ک  ک  ک     گ  گ  گ  
 نواصيه وأجزائه.

ليس شيء أنفع للعبد في معاشه ومعاده، وأقرب إلى نجاته من تدبر آيات الله سبحانه وتعالى، وإطالة التأمل، وجمع ف
ما وأسبابهما وغاياتهما الفكر على معاني آياته؛ فإنها تطلع العبد على معالم الخير والشر بحذافيرهما، وعلى طرقاته

وثمراتهما، ومآل أهلهما، وتضع في يده مفاتيح کنوز السعادة والعلوم النافعة، وتثبت قواعد الإيمان في قلبه، وتشيد بنيانه، 
وتوطد أركانه، وتريه صورة الدنيا والآخرة، والجنة والنار في قلبه، وتحضره بين الأمم، وتريه أيام الله فيهم، وتبصره مواقع 
العبر، وتشهده عدل الله وفضله، وتعرفه ذاته، وأسماءه وصفاته وأفعاله، وما يحبه وما يبغضه، وصراطه الموصل إليه، وما 
لسالكيه بعد الوصول والقدوم عليه، وقواطع الطريق وآفاتها، وتعرفه النفس وصفاتها، ومفسدات الأعمال ومصححاتها، 

م، وأحوالهم وسيماهم، ومراتب أهل السعادة وأهل الشقاوة، وأقسام الخلق وتعرفه طريق أهل الجنة وأهل النار وأعماله
 .واجتماعهم فيما يجتمعون فيه، وافتراقهم فيما يفترقون فيه

وفي هذا يقول الإمام المعلمي:" الإجماع من السلف منعقد على وجوب معرفة الله تعالى وما يجوز عليه وما لا 
فمعرفة الله تعالى من الأمور الواجب أن يعلمها المسلم، ولا يجوز التقليد بها؛ والله سبحانه وتعالى قد ذم التقليد  .(١)يجوز"

"ثم ذكر المعارضات وأجاب عنها، إلى 23الزخرف: چڀ  ٺ   ٺ  ٺ  ٺ  ٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ   چ : بقوله تعالى
قلنا: ذلك لا يدل على أنه أقرب إلى السلامة، لأن التقليد في العقائد أن قال: قولهم: إن التقليد عليه الأكثر والسواد الأعظم، 

ۆ   ۆ  ۈ  ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ  ۉۉ  ې       ې  ې  ې   ى  چ المضلة أكثر من الصحيحة، على ما قال تعالى: 

 .(2)"116الأنعام: چى  ئا  ئا  ئە  
وفي التقليد المبني على غير علم كثير  من المفاسد أشار الإمام المعلمي إلى ذلك بقوله:" ولما بحثت عن أسباب  

تقليد الناس لمن يظنون به الخير والصلاح؛ وجدت أنه قد سرى إلى أذهانهم اعتقادهم العصمة لكثير من أولئك حتى لقد 
تها للأنبياء، وينزهه عن أشياء لا ينزه عنها الأنبياء عليهم الصلاة بعضهم، فيثبت لبعض الأولياء كمالات لا يثببلغتب

 .(3)والسلام"
 الخاتمة: وفيها أهم النتائج التي توصل إليها البحث وأهمها: 

على الفرد والمجتمع، وإيجاد مجتمع فاضل سليم من الآفات أثر كبير  للتربية الروحية .1

 والانحرافات.

 النية من أسباب الفوز والفلاح في الدنيا والآخرة.العبادات الباطنة ومنها إخلاص  .2

المحافظة على الفرائض تعين على أداء النوافل، والمحافظة على عليهما، سبب اجتناب  .3
                                                           

 .١92العبادة، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/محمد أجمل الإصلاحي، ص (١)
 .١93المصدر السابق، ص (2)
 .22٤المصدر السابق، ص (3)



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

79 
 

 المعاص ي.

التربية الروحية تتم من خلال فهم الدين فهما صحيحًا، وهي عبارة عن منظومة مترابطة تبدأ  .4

حافظة على النوافل واجتناب المعاص ي ثم ههور بالعقيدة الصحيحة، ثم أداء العبادات والم

 ذلك من خلال المعاملة مع الآخرين، والتخلق بالأخلاق الحميدة.

 قائمة المصادر والمراجع
 القرآن الكريم. .١
 هـ.١399سس التربية الإسلامية في السنة النبوية، عبد الحميد  السيد الزناتي، الدار العربية للكتاب، أ .2
دار الفكر ، ،ت/مكتب البحوث والدراسات.إيضاح القرآن بالقرآن، محمد الأمين الشنقيطيأضواء البيان في  .3

 م.١995هـ /١٤١5للطباعة والنشر، بيروت، 
 .2أهداف التربية الإسلامية، مقداد يالجن، الرياض، د.ت، ج .٤
 هـ.١٤0١دار الفكر، بيروت، ، الدمشقي ابن كثيرإسماعيل بن عمر بن ، تفسير القرآن العظيم .5
التنكيل بما في تأنيب ا لكوثري من الأباطيل، عبد الرحمن بن يحيى المعلمي اليماني، ت/ محمد شمس  .٦

 .2هـ، ج١٤3٤، ١وآخر، دار عالم الفوائد للنشر والتوزيع، مكة المكرمة، ط
جامع البيان عن تأويل آي القرآن، محمد بن جرير بن يزيد بن خالد الطبري أبو جعفر، دار الفكر ، بيروت  .٧

 ه.١٤05 ،
 .9حقيقة التأويل، عبد الرحمن المعلمي، ل  .8
الخطب والوصايا، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/محمد أجمل الإصلاحي، دار عالم الفوائد للنشر  .9

 والتوزيع، د.ت.
هـ، ت/شعيب الأرنؤوط، مؤسسة ٧٦3الآداب الشرعية، الإمام أبي عبد الله محمد بن مفلح المقدسي، تم .١0

 .2م، ج١99٦هـ/١٤١٧، 2ط الرسالة، بيروت،
، ٤التسهيل لعلوم التنزيل، محمد بن أحمد الغرناطي الكلبي، دار الكتاب العربي، لبنان، ط .١١

 .١م، ج١983هـ/١٤03
ابن القيم،  أبو عبد الله محمد بن أبي بكر ابن قيم مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين،  .١2

 .3الجوزية، د.ط، د.مط، د.ت، ج
هـ، د.ط، 676النووي، ت/ التبيان في آداب حملة القرآن، أبو زكريا يحيى بن شرف الدين .13

 .1د.ت، ج

 شاملة.محمد ناصر الدين الألباني، المكتبة الالسلسلة الصحيحة، الألباني،  .١٤
 هـ.١3٧3، أبو داود سليمان بن الأشعث، دار إحياء التراث، بيروت، سنن أبي داود .١5
الجامع الصحيح سنن الترمذي، محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي، ت/أحمد محمد سنن الترمذي،  .١٦

 شاكر وآخرون، دار إحياء التراث العربي، بيروت، د.ت.
 الله بن محمد بن عبد الوهاب، مكتبة الرياض الحديثة، الرياض.شرح كتاب التوحيد، سليمان بن عبد  .١٧
 محمد بن إسماعيل البخاري، دار التراث المدينة المنورة، د.ت.، صحيح البخاري  .١8
ه(، المكتب ١٤20أبو عبد الرحمن محمد ناصر الدين، الألباني )ت ،الصغير وزياداته صحيح الجامع .١9

 م.١988هـ/١٤08بيروت، الإسلامي، 

https://www.islamweb.net/ar/library/index.php?page=bookslist&publisher=&author=97
https://www.islamweb.net/ar/library/index.php?page=bookslist&publisher=&author=97


 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

80 
 

 .هـ١٤0٦، مؤسسة الرسالة، بيروت، في الإسلام، يوسف القرضاوي العبادة  .20
العبادة، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/ الشبراوي بن أبي المعاطي المصري، دار العاصمة للنشر  .2١

 م.200١١هـ / ١٤32، ١والتوزيع، الرياض، ط
ماجستير، كلية التربية بمكة المكرمة، التربية الروحية وتنميتها في المدرسة الثانوية، عبد الله الغامدي، رسالة  .22

 هـ.١٤١3جامعة أم القرى، 
العبادة، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/ الشبراوي بن أبي المعاطي المصري، دار العاصمة للنشر  .23

 م.200١١هـ / ١٤32، ١والتوزيع، الرياض، ط
سندي، دار عالم الفوائد، جدة، فوائد المجاميع، عبد الرحمن ين يحيى المعلمي، ت/ علي العمران، ونبيل ال .2٤

 ، د.ت.المملكة العربية السعودية
هـ(، دار الكتب ٧5١الفوائد، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية )المتوفى:  .25

 م. ١9٧3 -هـ  ١393، 2العلمية، بيروت، ط
ت/ عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، كتب ورسائل وفتاوى ابن تيمية في الفقه، أحمد عبد الحليم بن تيمية،  .2٦

 .28، مكتبة ابن تيمية، د.ت، ج2ط
 -هـ ١٤١9 -بيروت  -الكليات،أبوالبقاء أيوب بن موسى الحسيني الكفوي، دارالنشر: مؤسسةالرسالة   .2٧

 محمدالمصري. -م،تحقيق: عدناندرويش ١998
 هـ.١308، لسان العرب، ابن منظور، جمال الدين محمد بن مكرم، دار المعارف، بيروت .28
مجموع رسائل أصول الفقه، الإمام عبد الرحمن المعلمي، ت/محمد عزير شمس، دار عالم الفوائد للنشر  .29

 والتوزيع، د.ط، د.ت.
هـ، ت/مقبل بن هادي ٤05على الصحيحين، أبو عبد الله محمد بن عبد الله الحاكم النيسابوري، ت المستدرك .30

 م.١99٧هـ/١٤١٧دار الحرمين، القاهرة، مصر، ، الوادعي
 هـ.١٤0٧مسلم بن الحجاج، دار إحياء التراث، بيروت، مسلم، صحيح  .3١
ه(، ت/حسين سليم أسد، 30٧مسند أبو يعلى أحمد بن  علي بن المثنى ين يحيى التميمي الموصلي، ت) .32

 م.١98٤ه/١٤0٤، ١دار المأمون للتراث، دمشق، ط
 هـ. ١٤0٧مسند أحمد، الإمام أحمد بن حنبل، المكتب الإسلامي، بيروت،  .33
 .١م، ط١990هـ/١٤١0ت/عمر محمود، معارج القبول، حافظ بن أحمد الحكمي، دار اببن القيم، الدمام،  .3٤
 هـ.١390مفردات غريب القرآن، حسن محمد الأصبهاني، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة،  .35
 المفردات للراغب، .3٦
المعلمي وجهوده في تقرير عقيدة السلف، أحمد بن علي بيه، رسالة ماجستير، بقسم العقيدة، كلية  منهج .3٧

 هـ.١٤١5الدعوة وأصول الدين، الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، المملكة العربية السعودية، 
وثيقة بخط الشيخ عبد الرحمن بن يحيى المعلمي، ضمن مخطوطات مكتبة عبد الله محمد الحكمي، مخطوط  .38

 نشر الثناء الحسن، عبد الرحمن المعلمي، 
من الأسباب المعينة على قيام الليل اجتناب الذنوب والمعاصي، د. محمد سلمان حمودة، مقال منشور على  .39

 على  م،20١3/ 8/ ٧شبكة الألوكة، بتاريخ 

 .: https://www.alukah.net/social/0/58583/%D9%85%D9%86: الرابط .40

 

https://www.alukah.net/social/0/58583/%D9%85%D9%86


 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

81 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Dr. Adel Ahmed Ali Haidan 

Associate Professor of Islamic Creed and Thought 

Department of the Holy Quran & Its Sciences and Islamic Studies 

College of Applied and Educational Sciences-Al-Nadira 

University of Ibb 

Republic of Yemen 

1444 AH / 2023 AD 

Abstract 

Imam Abdulrahman Al-Mu’allimi focuses in his approach on spiritually nurturing the Muslim 

individual through achieving seven fundamental aspects. Such process starts with correcting 

beliefs, as he thinks that proper faith is as the foundation upon which true belief is built. He 

emphasizes that it is important to perform the obligations of Islam, considering them essential 

pillars for the development of both individuals and societies. He also stresses that 

supererogatory deeds must be maintained to be closer to Allah and to strengthen the spiritual 

connection with Him. 

Imam Abdulrahman Al-Mu’allimi places great importance on avoiding sins, viewing them as 

obstacles to the purity of the heart and soul. Regarding interactions, he highlights the 

significance of good manners and noble ethics in a Muslim's life and his relationships with 

others. Imam Abdulrahman Al-Mu’allimi underscores the role of moral education in refining 

the soul and cultivating virtues, in addition to emphasizing the importance of contemplating 

the verses of Allah to deepen understanding of the religion's purposes and to strengthen faith. 

Imam Al-Mu’allimi believes that comprehensive spiritual education enhances the individual's 

relationship with Allah and contributes to building a strong society rooted in sincere faith and 

noble ethics 



 م ( 2025)   81 – 53ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 
DOI: 10.64064/1658-8924.1144 

82 
 

 

 

 

 

 

 


	Spiritual Education in the Thought of Imam Al-Mu’allimi
	Recommended Citation

	tmp.1759154266.pdf.VFZiT

