
Journal of King Abdulaziz University: Educational and Journal of King Abdulaziz University: Educational and 

Psychological Sciences Psychological Sciences 

Volume 4 Issue 4 Article 4 

10-1-2025 

The moral conscience in contemporary educational philosophies The moral conscience in contemporary educational philosophies 

A critical study from the perspective of Islamic education A critical study from the perspective of Islamic education 

Taleb Saleh Alattas 
Department of Foundations of Education Faculty of Education King Abdulaziz University - Jeddah, 
tsalattas@kau.edu.sa 

Follow this and additional works at: https://kauj.researchcommons.org/jeps 

Recommended Citation Recommended Citation 
Alattas, Taleb Saleh (2025) "The moral conscience in contemporary educational philosophies A critical 
study from the perspective of Islamic education," Journal of King Abdulaziz University: Educational and 
Psychological Sciences: Vol. 4: Iss. 4, Article 4. 
DOI: https://doi.org/10.64064/1658-8924.1145 

This Article is brought to you for free and open access by King Abdulaziz University Journals. It has been accepted 
for inclusion in Journal of King Abdulaziz University: Educational and Psychological Sciences by an authorized 
editor of King Abdulaziz University Journals. 

https://kauj.researchcommons.org/jeps
https://kauj.researchcommons.org/jeps
https://kauj.researchcommons.org/jeps/vol4
https://kauj.researchcommons.org/jeps/vol4/iss4
https://kauj.researchcommons.org/jeps/vol4/iss4/4
https://kauj.researchcommons.org/jeps?utm_source=kauj.researchcommons.org%2Fjeps%2Fvol4%2Fiss4%2F4&utm_medium=PDF&utm_campaign=PDFCoverPages
https://doi.org/10.64064/1658-8924.1145


 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

82 

 

 الضــــمير الخــلقي في الفلسفات التربوية المعاصرة
 دراسة نقدية من منظور التربية الإسلامية

 
The moral conscience in contemporary educational philosophies 

A critical study from the perspective of Islamic education 

 أ.د. طالب بن صالح العطاس
 بجدة. زعبد العزيجامعة الملك  –كلية التربية   –قسم أصول التربية 

Taleb Saleh Alattas 
Department of Foundations of Education 

Faculty of Education 

King Abdulaziz University - Jeddah 

 tsalattas@kau.edu.sa 
 

 المستخلص:
. ةتهدف هذه الدراسة إلى تقديم تحليل نقدي لمفهوم "الضمير الخلقي" في الفلسفات التربوية الوضعية المعاصرة، من منظور التربية الإسلامي

ه في الواقع لتقاطعات بين الفلسفة الغربية والتصور الإسلامي لهذا المفهوم، مع إبراز تجلياتسعت الدراسة إلى توضيح مفهوم الضمير الخلقي، واستكشاف ا
إذ تناول المنهج  ؛التربوي، وبيان مبادئه كما تراها التربية الإسلامية وسبل ترسيخها في البيئة التعليمية، واعتمد الباحث المنهجين الوصفي والاستنباطي

ية، علقة بالضمير والأخلاق، بينما تم استنباط المبادئ الإسلامية وتحديد الفروق الجوهرية مقارنة بالتصورات الفلسفية الغربالوصفي تحليل الأدبيات المت
و عرفية مادية أم وتوصلت الدراسة إلى أن الفلسفات الوضعية، سواء المثالية أو المادية، تعاني من ضبابية في تصور الضمير الخلقي، نتيجة تبنيها منظومات

قي، قائم على لحدسية تفتقر إلى الإلزام الأخلاقي القيمي المنسجم مع الفطرة. كما بيّنت أن التربية الإسلامية تتفوق في تقديم تصور شامل للضمير الخ
ة تضمين مفاهيم الضمير يفطرة الإنسان وواعظ الله في القلب، ما يجعلها أكثر قدرة على بناء ضمير خلقي متوازن ومؤثر في السلوك، وأوصت الدراسة بأهم

 الخلقي الإسلامي في المناهج التعليمية، وتعزيز التربية الوجدانية كمكون أساسي في العملية التربوية المعاصرة.
 الكلمات المفتاحية: 

 .التربية الإسلامية -النقد التربوي  -الفلسفات التربوية المعاصرة  -الضمير الخلُقي 
 
 :قدمةم

 وبمفرداتها عي بهاوتبرز الحاجة إلى الو  ،تظهر في تلافيف الحياة الاجتماعيةية من المسائل التي الأخلاقإن المسألة 
في  وحر   فالفضيلة تستوهبها القلوب وتلتمس خيرها في برد العيش وما يتجلى من ،ل قيمها والوقوف على آثارهاوتمث  

ففي  ،يةلإنسانا روق التاريخ لامتداده في عمق الفطرةوالوازع الخلقي ممتد في ع ،فيما بينهمالمقايضة بها بين الناس 
لآثار وكتب المسانيد ع وفي القرآن واي  وفي دروس الكنائس والب   ،الديانات الشرقية وما تنامى إليها من بقايا معارف النبوات

 .تفريطاف في التقدير أو ى إفراط أو جز كلما تبدّ س به الفطرة  وتنبُ  تأمر به الحكمة والتنزيلتجد واعظ الله تعالى  ؛والسنن
والحيلولة دون تلك  ا،نفسيً  يورث رضًااح السبيل أمام السلوك المعبر عنها وإن الترجمة عن الشعور بالقيمة الخلقية وإفس

ما   عملفالناس عندما يشرعون في ،وكبت التفاعل معها يورث جيشان العواطف وما يسمى بتأنيب الضمير ،الترجمة
هي لذة الرضا  :ما أوجبه فإنهم يشعرون بتقدير لأنفسهم تصحبه لذة ظاهرةقد خضعوا لحكم الضمير في اكانو "فإذا  

 بكيت الضمير".شديد الإيلام: تفإنهم يشعرون باحتقار لأنفسهم  ،أما إذا كانوا لم يستجيبوا لصوت الضمير ،يالأخلاق
 (52م،1979)أندريه كريسون،

 تتجلى مداده بالقيم اللازمة والمعرفة الداعمة التي يجسدها في أحكامه التيتربية الضمير وإالوجدانية تستهدف والتربية 
و الفلسفية في التعاطي مع أ ليةولقد تفاوتت التوجهات الفكرية الم ،درجة الأداءتقدير الباعث والترجمة السلوكية وفي في 

mailto:tsalattas@kau.edu.sa


 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

83 

 

ير البشرية كان فإن خ" ؛الأخلاقفالخير هو مطلب عام يدُل  به من ينظّ ر لمسألة  ،وما تنشده من خيرية الأخلاقالمسألة 
برا، ا)ش "هو الهدف المعلن في جميع النظم والمجتمعات، ولكن الآراء تختلف حول ماهية هذا الخير، وكيفية تحقيقه

 وأالقيم  لعن مدى تمث  قضية الضمير الخلقي الذي يعد الناطق الرسمي  الخلاف وتعلق بذلك (28-27هـ،1416
 ،ه من نوازل أو مشاهدمع ما يتبدى ل  تفاعل الضميرالتي تعيَن  فالمعرفة القيمية هي ،الحكم عليها إذا بدت في مشهد ما

كوسيلة العقل   لبة يغفمذهب العقلاني ،النزعة التي كانت تصبغ الفلسفات بين مادية ومثالية ا فيظهر ذلك جليً 
  ،على العادة والعرف وأصحاب اللذة يغلبون الحسي على المعنويلتحصيل تلك المعرفة 

ُ
لهام ل يغلبون الإثوأصحاب الم

بل  ،بأخرى تلفيقي اتوافقيً  الا يجمعون بينه بجامع أو تلتقي فلسفة فتتأثر تأثرً  إنهم في الغالب ثم ،العقلوالحدس على 
م الدول الغربية ظالمادية فيها هي من أثرت بصبغتها على مع لك تمر بتحولات أفقية وعرضية كانطلكنها مع ذ تستقل

  جانب، وهذه التحولات قد تفسر فيهي من تحولات طالت الفكر التربوي ولم تخلن ، وامتد أثرها إلى الآالمعاصرة
 ىلع علطاعندما  "ستوارت مل"ومن ذلك ما كان من  ،يةالأخلاقمنها بالشعور بحضور الضمير الخلقي في المسألة 

اذه أصيب بأزمة نفسية، كانت سببًا في إعادة نظرته إلى النفعية الحسية التي تلقاها عن أست" حيثوهيجل  طمثالية كان  
بالأنانية المسرفة التي تقوم عليها النفعية،  ةن من أظهر دلالات هذا الموقف ضيق"وكا (63م،1993)حلمي، " بنثام

وإن ، (294، 1967ل، )الطوي ية التي تدعو إليها هذه النزعة"الأخلاقونفوره المؤقت من النزعة الحسية، وتبرمه بالجبرية 
بديل قدم الفإنها لم ت ،الفلسفات المعاصرة رغم تصدرها وإغضائها من منزلة الكنيسة وإزاحتها من المشهد الاجتماعي

ية دينية عشر عن الدين المسيحي واستبدله بأيديولوج الغرب انصرف منذ بداية القرن التاسع إن ،يالأخلاقفي الجانب 
تشكلت من فيورباخ وماركس وداروين ونيتشه وفرويد، منطلقًا بها انطلاقة مادية هائلة أثرت على السواد الأعظم ى أخر 

الغير  الإنسان وتمكن المادية المبتذلة لدى ،العشرين، في فقدان السمو فوق الماديةالحادي و  من الكتل البشرية في القرن
والذي يتخذ من عالم أحاسيسه المادية مقياسها لكل شيء، فالمتعة واللذة غاية وجوده، وتعطشه لا المرتبط بوازع يزعه 

 (م1993)هوفمان، قيق الجنة الاستهلاكية على الأرضيروى لاهثاً خلف تح
دراسة نقدية وفي  ،ي الصحيح من منظوره الإسلاميالأخلاقإن هذه الاعتبارات تنبه على أهمية تقديم الاتجاه الفكري 

 هريرة أبي فعن ،صلى الله عليه وسلم من هدي النبي وتنبه على دورها الوظيفي الذي تستشفه ،بناءة تظهر محاسن الشريعة في هذا الباب
( 2349رقم  ،1/464ه، 1408)الألباني،  (الأخلاق صالح لأتمم بعثت إنما):  الله رسول قال :قال رضي الله عنه

بما يحيي الضمير  الأخلاقوإعادة بناء  ،الإسلامية واضحةالتربوية ية وضوابطها ومصادرها في المنظومة الأخلاقفالمعرفة ، 
 ، جاهلية العربفي صلى الله عليه وسلم النبيحدثه ، ولا أدل على ذلك مما أمية بامتيازوترجمته السلوكية هي مزية إسلا ب أحكامهويصوّ  

 .ل المحاسن وصحح المفاهيمفكمَ  ،أرضية إلى سماوية ربانيةوجهة من  الأخلاقحيث غير وجهة 
وتحولاته  وظروف نشأته ةالمعرفي ية في الفلسفات المعاصرة والنظر في جذورهالأخلاقالمسألة  فيإن تتبع الضمير الخلقي 

ا نقدية سيقدم تفسيرً  وفي مقاربة ،في السلوك والعلاقات في ضوء المنظور الإسلاميه في الذاكرة المعاصرة وتجلياته ورسوّ 
تويات التربية والتعليم وفي مس ،ي التربوي في الاتجاهات الفلسفية المعاصرةالأخلاقللتجليات المعاصرة للفعل  وبياناً 

ي في الأخلاقضايا الضمير مع ق افي تعاطيه ةالإسلامي التربيةح محاسن وسيوض ،وفي التجليات العامة المجتمعية ،والتنظيم
 ويبين الفروق الجوهرية العامة التي تميز هذا المنظور. ،الحقل التربوي

ي لأخلاقاعدم وجود دراسة ناقشت الضمير  تلك الأهميةا يقرر ممو  ،هذه الدراسة تنبه على أهميةالاعتبارات السابقة و 
إلا أنه  ،في موضوعات عارضة في باب الحديث عن الإلزام الخلقي وإن تناولت عنوان الدراسة ،بالصورة التي سنتناولها



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

84 

 

على حد علم الباحث لم تتناول عنوان البحث دراسة تنبه على أبعاده وتناوله بالدراسة المقارنة النقدية من المنظور 
 ،المعاصرة مؤشرات ضبابيته عند الفلسفاتقضية الضمير الخلقي ومعالمه و  ، لكنها لم تولدراسات مختلفة الإسلامي

 تطبيقات التربوية والمجتمعية.وتجليات ذلك في ال
 الأخلاقلدراسات التي تناولت اومن  ،(م1990)الشرقاويضمنا دراسة ومن الدراسات التي تناولت موضوع الضمير 

 .م(2006لقوسي )م( ودراسة ا2005عبدالرحيم )ودراسة  (م1993)حلميفي الفكر والفلسفة دراسة 
وعليه   ،بموضوع الدراسة بالاعتبارات السابقة والتي ستتلى أكثر في مباحث الدراسة من الدراسات لم تعن ولكن أي

طلب نظري يسد فجوة م التربية الإسلاميةومن منظور  ،لضمير الخلقي بالدراسة والمقارنةادبيات التي تناولتا كان تتبع الأ
 .المقارنةالفلسفة التربوية في باب 

 سئلتها:وأ الدراسة مشكلة 
 الإنسان و خُل ق  ية: ))الإنسانوما لا تطيقه الطبيعة  تخلق من الشقاء والبؤس ما لا تسوغه الفطرة اليومإن أزمة الفلسفات 

يلبي  لاو  الروحية والعقلية والجسمية فالفلسفة دين مخترع لا يفي بمطالب النمو[، 28]سورة النساء: آية رقم  ((ض ع يفًا
لتعقيدات معرفية قيمية تعينه على أن يترجم عن نفسه وبما يجيش في داخله من ا بأسبابولا يؤنس الضمير  ،داعي الفطرة

وبين  الإنسانلتي حالت بين ية االأخلاقالتخبط والنسبية سببه يبسبب الكبت الذي  اء وانحسارً اا أو انطوً التي تخرج تطرفً 
ل يف ةً(( الأ ر ض   في   ج اع ل   إ نّي   ل ل م لا ئ ك ة   ر ب ك   ق ال   و إ ذ  )) :قال تعالى ،حق ما أذن الله تعالى له به من استخلاف ]سورة  خ 

وهي  -ا بحيث توهم أنها معضلة عصية أزمة الماضي لكن إشكالاتها أكثر تعقيدً وأزمة اليوم هي [، 30البقرة: آية رقم 
ليست  جوهرها أزمة روحية و في وهي كذلك في الغرب ،زمة روحيةية هي أالإنسانليوم في المجتمعات فأزمة ا -كذلك

ية كالعلمانية ة الفلسفات الوضعية وتجلياتها الشمولية التطبيقوتحت بنوَ  ،ية الحادةالأخلاقوهذه الأزمة ولدت الأزمة  ،مادية
الانحدار  ل ٍّّ لحالةلبرجماتية والوجودية هي أوضح تجالمادية ممثلة في الفلسفة ان كانت الفلسفة والاشتراكية وإ والليبرالية
 .ي الذي سببه شبق المصلحةالأخلاقالمرضي 
أهمية تربية  ه علىنبّ  ينتائجه الكارثية و و  -الصفري–زام الخلقي ه العدمية والصلف النظري ينبه على مستوى الإلإن هذ

في ردود  افي التربية الوجدانية الغربية كمشكلة لها تجليات وظروف كانت سببً أخلاق الضمير والوقوف على القصور 
 وتتبع لمؤشرات الوهم المعرفي في ضوء المنظور التربوي الإسلامي ورعايته لما قصرت فيه  أحياناً أفعال امتدت قروناً 

 .وبصورة جلية المعاصرةالفلسفات 
 عند لقيالخ للضمير الإسلامية التربية نقد ما التالي: السؤال في الدراسة سؤال تصور يمكن وعليه :الدراسة أسئلة

 المعاصرة؟ التربوية الفلسفات

 يمكن تمثلها في الأسئلة التالية: ،ويتفرع عن هذا السؤال أسئلة تجلي الإجابة عن سؤال الدراسة
 الخلفية النظرية التي تجلي مفهومات الدراسة؟ ما -1
 ؟ ةالإسلامي التربيةو  المعاصرةالتقاطعات التي تبين معالم الضمير الخلقي عند الفلسفة ما  -2
  تجليات الضمير الخلقي عند الفلسفات التربوية المعاصرة في الواقع؟ما  -3
 ها في الواقع التربوي؟ء؟ وكيف يمكن إرساةسلاميالإ التربية من منظور الضمير الخلقي مبادئ ما -4
 
 :الدراسة هدافأ

 .الذي تستهدفه الدراسةي الأخلاقبيان مفهوم الضمير  -1



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

85 

 

 .ةالإسلامي والتربية المعاصرة الفلسفة عند الخلقي الضمير معالم تبين التي أهم التقاطعات توضيح -2
 .لإسلاميةمن منظور التربية ا الواقع ونقدها في المعاصرة التربوية الفلسفات عند الخلقي الضمير التعرف على تجليات -3
 التربوي. عالواق في إرسائها وتقديم مقاربة نظرية في كيفية التربية الإسلامية، منظور من الضمير الخلقي مبادئبيان  -4

 الدراسة: أهمية
ذلك مقدمة  كمصطلح تداولي بين التربويين رجاء أن يكون  ، وتسلط الضوء على معانيهتجلي الدراسة مفردات مفهوم الضمير الخلقي .1

 .كمطلب تربوي  ةمدى ضبابيته عند الفلاسفبيان ي ومكانته من المنظومة المعرفية التربوية و الأخلاق بموضوع الضمير برلاهتمام أك
حيث يمكن بناة  ،التربية الوجدانية بما تقدمه من معالم ومبادئ ومميزات لمفهوم الضمير الخلقيقد تسد الدراسة فجوة معرفية في باب  .2

 .ةفي المحتوى التعليمي وفي المساقات الجامعي المفهوماتمات و المناهج من توظيف تلك التعمي
ما يعين على  ،المقاربات المعرفية التفسيرية للأسباب التي تقف وراء الظواهر الاجتماعية والتربوية في التربية الغربيةالدراسة بعض قدم ت .3

 فهم موضوعي ينبه على الجانب الإثرائي في الموضوع ما يمكن الباحثين والمهتمين من تحديد البحوث الإثرائية المناسبة.
مطلوب بما يتقرر من  ن النظر الشاملإلى الجانب التعليمي والتنظيمي وأتبين الدراسة بعموم مباحثها أهمية الجانب التربوي الوجداني  .4

 في تناوله لأحد الموضوعات المهمة وهو الضمير الخلقي.  ةالإسلامي والتربية المعاصرةوعامة بين الفلسفة فروق خاصة 
وفي المعرفة  ،بويةالإسلامي في الممارسات التر  رهاتقدم الدراسة مقاربة معرفية مقتضبة في كيفية إرساء مبادئ الضمير الخلقي من منظو  .5

 ا.توظيف الدراسة إجرائيً التربوية وبصورة عملية ما يعين على 
 :الدراسة منهج

  .والاستنباطي الوصفي،: ينهجمن بين الجمع يتعين فإنه وأسئلتها الدراسة أهداف إلى بالنظر إنه
 ت وتصنيفهاسيتم مسح الأدب المتعلق بالدراسة وتحليل البياناحيث  ،الجانب التحليلي للدراسة للإجابة عن: فالمنهج الوصفي -

حقائق  علق بذلك منوما يت وعلاقتها بالضمير في الأدب الفلسفي وفي الأدبيات التربوية الإسلامية لأخلاقفيما يتعلق با
تحقق  لدلالات التيا قراءواست وللتعرف على مباحث الدراسة ومطالبها ،وبما يتناسب مع المقارنة في المنحى النقدي ،هوماتومف

 الدراسة تستوعب ملامح صورةب الفرعية المباحث ومطالبها تلك بترتيب القيام ثم تلك المباحث والمطالب،المعاني التي تستهدفها 
 .أهدافها يحقق وبما

 التربية الإسلاميةيميز تنباط ما واس ،والتربية الإسلامية المعاصرةالتقاطعات المشتركة بين الفلسفة لاستنباط أهم : والمنهج الاستنباطي -
لمراجع سيتم مسح الأدب السابق وجملة المصادر وا حيث ،الضمير الخلقي من منظوره الإسلاميكذا استنباط مبادئ و  ،عن الفلسفة

 الموضوعات المميزة للمفهوم ونقدها بصورة مقارنة. بغرض استقراء أهم المفرداتالتي تناولت تلك 

 الدراسة: حدود

من منظور نقدي  ةالإسلامي التربيةو  المعاصرة بين الفلسفة المعرفية المتعلقة بالضمير الخلقي ستقتصر الدراسة على بيان أهم التقاطعات
يان الفروق الجوهرية مع ب المفرداتتلك  ةالإسلامي التربية توكيف تناول ،وستتوزع بين مؤشرات ومبادئ وتحولات مرحلية ،مقارن

 تصور المسألة ظومي الشامل فيثر الفكر التجزيئي الخطي أمام الفكر المنا حيث يظهر ألهالفلسفات بين هذا التعاطي وتعاطي 
ا ينسجم مع طبيعة صيل وتغذية التربية الوجدانية بما يناسبها وبمأالتفي  ةالإسلامي التربيةما يظهر كفاءة بالضمير ية وتعلقها الأخلاق

 .المعرفة
ع الرأسي لنتناول وتقتضي الدراسات التوس ،أصدق ممثل للفلسفات المعاصرة نهمالأومن الفلسفات سنقتصر على المثالية والمادية 

 التحولات والتمظهر المعاصر لتلك الفلسفات.  ت التي يفسر في ضوئهااالجذور والامتداد
  :الدراسة مصطلحات



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

86 

 

  :تعريف الضمير لغويً 
 (2/1369، م2008)عمر،  في نفسه ويخفيه ويصعب الوقوف عليه الإنسان ما يضمره

 ا:الضمير اصطلاحً 
م، 2005مراد،) الإنسان في قوة أنه رأى من ومنهم والشر، الخير بين بها ليميز الإنسان جسم الله أودعها فطريةغريزة 
496) 

 :الأخلاقتعريف 
"قوة راسخة في الإرادة تنزع بها إلى اختيار ما هو خير وصلاح إن كان الخلق حميدًا، أو إلى اختيار ما هو شر وجور 

 (88ه، 1393)دراز،  إن كان الخلق ذميمًا"
م الأفعال والأفكار والأداءات الشخصية ويحكم عليها وفق هو الوجدان الذي يقيّ   لضمير الخلقي:ويمكن تعريف ا

وإذا لم  ،أخلاقي عن نفسه شعر برضا وترجمه بسلوك موافق فإذا استجاب الشخص لحكم الضمير ،معرفة أخلاقية
 .ووجد عليها يستجب أنَب نفسه

 الأول المبحث
  الفلسفات في الخلقي الضمير مفهوم

 عنه. التعبير في المجالي الاختلاف وأثر الخلقي الضمير مفهوم :الأول المطلب
 ا:لغوي   الضمير تعريف

نهما أضمر ما دار بي ،ا لجارهأضمر له الشر: أخفاه، أضمر حقدً  ، والمفعول مُضمر )للمتعدي(،فهو مضمَر اأضمر يضمر إضمارً 
 ا عن الحواستورُ فقد أطلق على العقل لكونه مس ،المستور هو: في اللغة فالضميرعزم عليه بقلبه. ؛امن حديث، أضمر في نفسه أمرً 

 وعليه فالضمير هو ما استتر من الشعور من و جد ونية أو همّ أو عزمة فكلها يتضمنها معنى الضمير. ، (571، 1419)الكفوي، 
لكن ذلك لا يخبر عن  ،من الموجدة وهو التأثر بما يقع في النفس من أثر المشاهدة أو السماعوفي اللغة العربية قد يعبر عنه بالوجدان 

 ص ورشده الخلقي. للتنبيه على نزاهة الشخ ؛ويسمى في اللغة الشائعة والثقافية العامة بالضمير ،ردة فعل بقدر ما يدل على التأثر
 ا:اصطلاح   الضمير تعريف

قل لكنه لم يست ؛لدى الشخص الأخلاقوهو المعبر عن رسوب  ،في العادة الأخلاقإن الحديث عن الضمير يأتي ضمن مباحث  
 .باصطلاح واضح عند الفلاسفة إلا مع نضج البحوث الفلسفية التي تناولت القيمة كمبحث فلسفي أكاديمي عام

لإلزام الخلقي عند وذلك كبحث ا ،احيث ظهر الضمير في بحوث تناولته ضمنً  ؛الخلقيةوفي القرن التاسع عشر بدأ الحديث عن القيم 
عد أن مر ب خذ الاصطلاح في الاستقرار"، وفي هذه الحقبة أشافتسبرى"وبلفظ الحاسة الخلقية عند  "،كان ط"والواجب عند  "روسو"

من المعرفة   وموضعهتبار الدور الوظيفي للضميروذلك باع ،فن تداول بين الفنون التي تناولته ليظهر بمعنى خاص عند أصحاب كل بدورة
حسب العوامل  فظهر في مرادفات تكيّفه ،عصاب وعلماء الاجتماع، وكذا علماء النفس وعلماء الأفقد تناوله الفلاسفة بالدرس ،المجالية

 .المفسرة المجالية وحسب مفردات الفن
نة، فإن تعلق بما ية لأعمال معيالأخلاقمباشرة على القيم  احكامً أ الإنسانة يصدر بها ...خاص" للضمير بأنه: لسفيةفمن التعاريف الف

 الشر حدسيً ، وقد عني به الحدسيون وعدوه قوة فطرية تدرك الخير وااأو ناهيً  اوإن تعلق بما سيقع كان آمرً  ،وقع، صاحبه ارتياح أو تأنيب
 ،مجمع اللغة العربية) من غير خبرة سابقة، وأنكر الطبيعيون ذلك ورجعوا به إلى التجربة، وربطوا الحكم على أخلاقية الأفعال بنتائجها"

ية الأخلاقلية لمسئو ل الإنسانلعاطفية القائمة على أساس فهم من الخبرات ا "الضمير: مركبوفي الفلسفة السوفيتية: ، (110 ،ه1402
 المجتمع وظروف حياته في الإنسان، إنما يحده وضع ولادية صفة وليس الضمير ،وتقدير الفرد الخاص لأفعاله وسلوكه ،المجتمعلسلوكه في 



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

87 

 

أما انتهاكات  ،افي الضميرا بأنه صبوعيه بأنه أنجز واجبه تمامً  ، ويشعر المرءا بالواجبا وثيقً ويرتبط الضمير ارتباطً  ،وهكذا. .وتربيته
 "ي للفردلأخلاقاوالضمير في استجاباته الإيجابية لمتطلبات المجتمع قوة دافعة قوية للتهذيب  ، بوخزات التأنيبحوباً الواجب فيكون مص

عور ي والشالأخلاقهو الوعي  "الضمير :العربية الفلسفية وفي الموسوعة، (282 م،1981، لجنة من العلماء الأكاديميين السوفياتيين)
نية الانفعالات والعواطف ب ومحاكمة الذات ومحاسبتها ومراقبتها وفق المعايير في كتب التعاملية والواجبة، الضمير هو ،المميز بين الخير والشر

 (544 - 1/543م، 1986)معن،  "حكام والمعايير التي تمسّ قيمة عمل نفذته أو أقوم بهمع الأ
ناء باللازم أث وأن الأنا العليا هي التي تمد الأنا الشخصية ،ويميز بين الأنا الشخصية والأنا العليا ،ويعبر عنه في علم النفس بالأنا

 الأخلاقوهو وليد  ،على أنها: الروح المعنوية المورثة عن المدنيات السالفة -الضمير-وتعرف الأنا العليا ، التقدير والتقييم للمشاهدات
ارهم المثل العليا في نظر بذلك يعبر عن الروح المعنوية المكتسبة من الوالدين أو من يقوم مقامهم باعتوهو إلى جانب  ،والتعاليم الدينية

بها  لإنساناالتي يولد  الأخلاقجد أن الضمير فطري ومكتسب، الجانب الفطري منه يعود إلى و ومن تأمل هذا التعريف الطفل. 
 م(1989ن، وآخرو  طه) سرة والمجتمع أو بالمعنى المتعارف عليه القدوةوالجانب المتعلم منه يعود الأ ،حب الخير وحب الجمال

 لغة: الخُلُق تعريف
 سجيّة،و  طبع ورويةَ، فكر إلى حاجة غير من شرّ  أو خير من الأفعال عنها تصدر راسخة للنفس : حالويعني أخلاق جمعالخلق: 

 بأنه الممدوح الخلق ويوصف حميد، غير أم احميدً  كان سواء الطبع، سجية هو فالخلق، (689/ 1، م2008ر، )عم دين مروءة، عادة،

 (7م، 1992، باهي) حميد غير بأنه المذموم الخلق أما حميد،
 ا:اصطلاح   الخلق تعريف

 جماع الفلسفي المتوقع من التراث الضخم الممتد من عصر الإغريق إلىا يحاكي الإا مانعً ا جامعً تعريفً  الأخلاقإن محاولة تعريف  
 اابيً من حيث الماهية ومصدر المعرفة وجهة الإلزام الخلقي وكونه اكتس الأخلاقوسبب ذلك يرجع إلى تصور  ا،ا متعذرً يعد أمرً  ؛عصرنا

ولا  اشيئً  يجهلون لا ووجدتهم: "وكما قال روسو عنهم ،يقدم تصوره عندماوتطوره وموضوعاته وزاوية النظر الإضافية التي يتأثر بها 
م، 1956)جان جاك روسو، الجدل..." إلا على يتفقون لا طريقة، على منهم كل اقتصار أبصرتم ... وإذا عددتم الطرقاشيئً  يثبتون
 ،ن ضد ذلكيقف في المقابل الرواقيون الذين يرو  ؛فبينا مذهب الابيقورية ترى تقديم اللذة وترجحها كمعيار قيمي، (479-480

وسائل أخرى هي الإلهام تدرك ب الأخلاقيرى الحدسيون أن  ،للتجربة العلمية الأخلاقتقديم  إلىن ون الوضعيو وبينما يذهب التجريبي
ف وتحولها إلى تطبيقات كمنهج لتطور تلك التعاري  الأخلاقوفي علم  ،ثم تتجلى تلك المذاهب في الفلسفات التربوية المعاصرة ،والحدس

 .الأخلاقلنظرية في تعريف وتظهر تلك الجدليات ا ،تطال مفردات المنظومة التربوية
ا يظهر تعريفً  (هادفيلد) ذكرف ،ا لعدم تطابق التصوراتا لما سبق من اختلاف في العبارة نظرً فمن تلك التعريفات التي تظهر تفسيرً 

 لمعايير الامتثال بمعنى أحدهما ويعرف الأخلاق، لمصطلح عريضان معنيان هناك" أن ذكرحيث  الأخلاق،اعتبارين في تصور معنى 

 التقاليد ويراعي العادات يتبع الإنسان فإن الأول للمعنى اوطبقً ، والأهداف الصحيحة الغايات تباعا هو الآخر والمعنى وعاداته، المجتمع

 الصحيحة فإن الغايات الثاني المعنى بينما ،آخر إلى مجتمع من تختلف ،سلوكه وأنماط المجتمع لقيم الامتثال بمعنىالأخلاق و  الاجتماعية،

 (155م،1987)العيسوي، "ومعاييره المجتمع عادات عن النظر بصرف تباعهاا وينبغي ،ذاتها في خيرة تعد والولاء والأمانة كالكرم
 (كانط) ما أورده التعريفات هذه ومن المعرفين، ثقافة لنوع اوتبعً  منه الغاية لاختلاف اتبعً  الخلق تعريف حول النظر وجهات اختلفت

 مبدأ بمقتضى تتحقق وذلك أن ويمنعها الغرائز في يتحكم نفسي ميل أو "حالة بأنه الخلق (روباك) " ويعرفالإرادة طبيعة هو الخلق نإ"
 (22م، 2006)ناصر،  الغرائز" لتلك منظم



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

88 

 

لأفعال اعبارة عن هيئة في النفس راسخة عنها تصدر ": أن الخلق فذكر ،ا مقارباً تعريفً (  3/53،ه1402)الغزالي الإمام  قدمو 
ا سميت تلك شرعً و  فإن كانت الهيئة بحيث تصدر عنها الأفعال الجميلة المحمودة عقلاً  ؛بسهولة ويسر من غير حاجة إلى فكر وروية

 "اا سيئً يت الهيئة التي هي المصدر خلقً وإن كان الصادر عنها الأفعال القبيحة سم ،اا حسنً الهيئة خلقً 

 إلى سمتنق الحال وهذه، روية ولا فكر غير من أفعالها إلى لها داعية للنفس حال" بأنه الخلق (41، )د.ت مسكويه ابن ويعرف
 الإنسانكو  سبب، أقل من ويهيج غضب، نحو شيء يحركه أدنى الذي الإنسانك  المزاج، أصل من طبيعيا يكون ما منها: قسمين

 مبدؤه كان  بماور  والتدريب، بالعادة مستفادا يكون ما ومنها سمعه، يطرق صوت أدنى يفزع من كالذي  شيء، أيسر من يجبن الذي
  "اوخلقً  ملكة يصير حتى ،فأولًا  أولًا  عليه يستمر ثم والفكر، بالروية

ظهر في تعريف الضمير أنه وي ،وكما نلاحظ أن تعريف الخلق قريب من الضمير أو تتداخل تعريفاته التي تناولته باعتبارات مختلفة
اصطلاحي مستقل  فلا يتصور إفراد الضمير بتعريف ،يةالأخلاقلية و ه المترجم عنه وعن الشعور بالمسؤ إنحيث ؛ ألصق ما يكون بالخلق

  مير.أنه "هيئة راسخة" وهي أقرب عبارة مطابقة للض ذكرحيث  ،ومقدمة تعريف الغزالي تنبه على التداخل ،عن العنصر القيمي
 

 إسلامي منظور من الخلقي الضمير تعريف تكييف :الثاني المطلب

لى العلاقات وإذا حاولنا جمع تلك المفردات وتعرفنا ع ،إن التعاريف السابقة تنبه على أهم المفردات التي تشكل منظومة التعريف
مع مطالب البحث  فقد قدمنا مقاربة معرفية تيسر التعاطي ،التبادلية التي يمكن أن تكيّف المفهوم من منظور الفكر التربوي الإسلامي

بل مقاربة في  ،اوهذا لا يعني الجمع والمنع أو إلباس الضمير معنى شرعي يترتب على تكييفه تكليفً  ،ذا التكييف المعرفيفي ضوء ه
تتبع ما يقرب المعنى بصورة جُملية تيسر التعاطي مع المفردات الكاشفة عن الفروق العامة بين الفلسفة في تصورها للضمير الخلقي 

وخاصة مفهوم  ،وعليه يمكن التقاط أهم سمات التعريف المميزة للمفهوم عن غيره من المفاهيم مي لها.وبين المنظور الإسلا ،ومصدره
 الذي يتداخل معه مع استقلال مفهومه، وعليه تظهر السمات التالية: الأخلاق

 إنبد القيس: )لأشج ع صلى الله عليه وسلم فقول النبي ،وهذا تقره النصوص ،الضمير يكمن فيه جانب خلقي فطري غريزي وجانب كسبيأولًا: 
 :قال. عليهما جبلك الله بل :قال ؟عليهما جبلني الله أم بهما أتخلق أنا ،الله رسول يا :قال. والأناة الحلم الله يحبهما خلتين فيك

على أن الضمير  دلالة(، 5225، برقم 513-7/512ه،1430( )أبوداود، ورسوله الله يحبهما خلتين على جبلني الذي لله الحمد
 .فيه منزع ووازع فطري جبلي

 يتق ومن ،يعطه لخيرا يتحر ومن ،بالتحلم الحلم وإنما ،بالتعلم العلم إنما): قال صلى الله عليه وسلم النبي ، أنرضي الله عنه أبي الدرداء وفي حديث 
 للضمير.ليل على الجانب الكسبي للأخلاق المرشدة د(، 2663، برقم 3/118ه، 1415)الطبراني، ( يوقه الشر

ي في الإسلام هو والإلزام الخلق ،بد له من إلزام خلقي يحرك الباعث على ترجمة ما في الضمير إلى سلوك الضمير الخلقي لا ثانيًا:
بواعظ الله في  صلى الله عليه وسلم وقد عبر عنه النبي ،فالمرجع في الضبط هو الشرع ،الشرع وما يقره من عرف أو عادة أو صحيح استدلال عقلي

 الصراط نبتيج وعلى ،امستقيمً  اصراطً  مثلاً  الله ضرب) :قال صلى الله عليه وسلم الله رسول عنروي حيث  ،مثال يجلي دور وازع الضمير الخلقي
 ولا ايعً جم الصراط ادخلوا ،الناس أيها :يقول داع الصراط باب وعلى ،مرخاة ستور الأبواب وعلى ،مفتحة أبواب فيهما سوران

 ،تلجه فتحهت نإ فإنك تفتحه لا ويحك :قال ،الأبواب تلك من اشيئً  يفتح أراد فإذا ،الصراط جوف من يدعو وداع ،تتفرجوا
 والداعي ،¸ الله تابك  الصراط سرأ على الداعي وذلك ،تعالى الله محارم المفتحة والأبواب ،تعالى الله حدود والسوران الإسلام والصراط

 ( 17634، رقم 182-29/181 ه،1416)أحمد، (مسلم كل  قلب في الله واعظ الصراط فوق
قال  ،ية للشرومع هذا ففيه قابل ،سلام وعلى خصال الفطرة الصالحةمفطورة على الإ -مكمن الضمير وأحد معانيها–النفس ثالثاً: 
 (ه ا(ق د  خ اب  م ن  د سَاو  *  ق د  أ فـ ل ح  م ن  ز كَاه ا)) :وقال تعالى[، 30] سورة الروم: آية رقم  ((ف ط ر ة  اللََّ  الَتي  ف ط ر  النَاس  ع ل يـ ه ا)) :تعالى



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

89 

 

)ابن  (لدينا في يفقهه اخيرً  به الله يرد ومن ،لجاجة والشر عادة الخير) :قال صلى الله عليه وسلم الله رسول وعن[، 10-9] سورة الشمس: آية رقم 
وإنهم  ،حنفاء كلهم يخلقت عباد وإني) :قال عن ربه صلى الله عليه وسلم وفي الحديث الذي يرويه النبي(، 220، رقم 1/267ه، 1435ماجه، 

ه، 1427)مسلم ، (ما لم أنزل به سلطاناً  وأمرتهم أن يشركوا بي ،أتتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم وحرمت عليهم ما أحللت لهم
)سعد  فطرته قبل أن يتلقاها من الخارج"من  الإنسانيستمدها صفة  افالمسؤولية إذً (، 2865، برقم 1310-1311
 (123،م2002الدين،
 ،ا المعنىحيث جاءت أدلة تنبه على هذ ،ومعترك تفاعله في الصدر ،الضمير قوة وشعور داخلي ومحله النفس أو القلبرابعًا: 

 (134،ه1416)الجيلاني،  "ويسمى هذا الضمير في عرف أهل الشرع المراقبة أو خوف الله أو وازع القلب"
 مع أقمت) :الق رضي الله عنه سمعان بن نواس وجاء في حديثب هو "واعظ الله في قلب كل مسلم"، وقد سبق أن اللفظ الأنس

 فسألته :لقا شيء، عن صلى الله عليه وسلم الله رسول يسأل لم هاجر إذا أحدنا كان  ،المسألة إلا الهجرة من يمنعني ما سنة بالمدينة صلى الله عليه وسلم الله رسول
ه، 1427مسلم، ) (الناس عليه يطلع أن وكرهت نفسك في حاك ما والإثم ،الخلق حسن البر :صلى الله عليه وسلم الله رسول فقال ،والإثم البر عن

لح إذا صلحت ص ،وإن في الجسد مضغة: )حيث قال ،بصلاح القلب صلى الله عليه وسلم وصلح الباطن عبر عنه النبي(، 3553، برقم 1190
القرآن في وصف وجاء لفظ  (52برقم ، 25-24هـ،1423)البخاري،  (ألا وهي القلب ،وإذا فسدت فسد الجسد كله ،الجسد كله

والنهي  ،بوهذه تستوعب أحوال الضمير بين اللوم الذي يقضي بالتأني ،الأمارة بالسوء" "والمطمئنة"، و"أحوال النفس بين "اللوامة"
فإن الصدق ) :وجاء في الحديث ،والاطمئنان الذي يغشى النفس إذا طاوعت واعظ الله تعالى فيها عن فعل السوء وبين الرضا

ما ) :رضي الله عنه قال عثمان ،والسلوك ترجمان الضمير(، 2518، رقم 572ه، 1421) الترمذي،  (وإن الكذب ريبة ،طمأنينة
 (1/161ه، 1419)ابن مفلح،  (على صفحات وجهه وفلتات لسانه ¸ أسر أحد سريرة إلا أظهرها الله

ير مفوض الضم ورتبة الثواب راجعة إلى رضا ،الشرع الضمير أو نفس المكلف مؤاخذة على أداء الواجب وخلو العهدة أمامخامسًا: 
 وجه على به أمر ام فعل إذا المأمورـف، ومحاسبة النفس سواء في فعل الأمريات أو ترك المنهيات ،إليه حسب واعظ الله في القلب

 الثواب مراتب أما .الطلب وسقوط الذمة براءة: معناهو  ،بالإجزاء الفعل ذلك ويوصف ،الأمر ذلك عهده عن يخرج فإنه ،صحيح
 -عبيرات الدراسةفي ت- الخلقي الضمير وظيفة عين وهو ،وشعور احتساب من بالعمل يحتف وما القلب في الله واعظ قدر فعلى
وهذا ما ينعكس على النفس وما يجلي الحكم بصلاح الضمير من  ،ومقدماته الشر عن ينتهي أو ،وكمالاته الواجب يراعي الذي
وهذا ،  (2165، رقم 498ه، 1421)الترمذي،  (من سرته حسنته وساءته سيئته فذلك المؤمن: )صلى الله عليه وسلم ويفسر ذلك قوله ،عدمه

 .ية والالتزام بالمعقبات لأي استجابةالأخلاقلية ما يمكن تسميته بالمسئو 
حيث  مقاربة نسبية، فيوالتي تشكل المفهوم وتميزه عن غيره  ،وفي ضوء ما سبق يظهر لنا أهم الحقائق التي تناولت الضمير الخلقي

وكذا تقويم  ،لقيةه الفطرة والجبلة الخ ما تغذيإضافة إلى ،ي وموضع الضمير وبيان إمكان تربيته وترشيدهالأخلاقظهر مصدر الوازع 
وية في تعريف الضمير الخلقي وتكييفه بالعبارة المقاربة للمنظور الإسلامي للمعرفة الترب وعليه يمكن، السلوك المترجم عن الضمير

ده واعظ الله المستمد من كتاب الله تعالى وما يقره من مصادر معرفيةالتعريف التالي:   ،هو شعور النفس الخلقي الفطري الذي يرشّ 
هي خلو  -ا في الضميرترجمة م-وما تطمئن به النفس، وأدنى رتب الأداء  ،الله فة السوء ويحض ه على فعل ما يرضيفيلومُه في مقار 

حيث يزداد الأجر حسب ما يقع في الضمير من احتساب الأجر ورتبة الأداء أو الشعور  ،العهدة من القدر الواجب من الاستجابة
 .بالتأنيب والتوبة من الإثم

 ةالمعاصر التربوية الفلسفات عند الخلقي الضمير مفهوم وضوح تباين مؤشرات :ثالثال المطلب

والذي لم  ،ويأتي هذا الاهتمام بجانب علم الأنطلوجيا الذي يبحث في الوجود ،تحت علم الأكسيلوجيا لأخلاقتهتم الفلسفة با  
صرة التي طوت اثم إن هذا العلم لم يصمد إبان الثورة العلمية المع ،يدعم العلم الذي قبله ويشكل وجهته ومصدر معارفه وإلزامه



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

90 

 

وأحكموا إنتاج وسائل  اباهرً  االوقت الذي نجح رواد العلوم الطبيعية نجاحً  فيف ،كانحدار فلسفي للمثالية  الغربية ةالكاثوليكي الكنيسة
اف محيطات المستقبل لم ينجحوا في اكتش الذين عبروا المستقبل بدون بصائر وحي صحيح الحياة وأدواتها، فإن الفلاسفة الوضعيين

 الأخلاقعلم  وهذه الجدلية هي التي أورثت مناحي شتى في تصور .ومراسيه، وعادوا بنظريات ظنية مضطربة عن المنشأ والحياة والمصير
 فلسفة القيم واضع حجر الأساس فيالذي يعتبر " ولافيل وكان ط روبنهاو كشوبروز رواد مذهب القيميين   ،وبناء المواقف تجاه القيم

 (109م،1986)العوا،  "الإنسانوذلك حين نقل مركز الفلسفة من الطبيعة إلى 
وهذا  ،ة غير ربانيةلكن مع تفسيرات عليَة ميتافيزيقي ،ن لم يجنحوا جنوح الماديين كنيتشه وماركس وجيمس مل وغيرهموهؤلاء القيميو 

ها بقية المسائل فمسألة الوجود والمعاد تنساب إلي ،بين الملي السماوي والفلسفي هو آخية فرس الجموح الفلسفي والذي يعد فرقاناً 
 العقيدة في ا كاملاً "فالديانات السماوية بعد أن قدمت إجابة دقيقة عليهما، أسست على هذه الإجابة نظامً  ،العلمية والعملية

هل هو فطري أم عقلي داخلي أم  :ومن هذه الجدلية تفرعت مسألة الإلزام الخلقي ومصدره، (28، م1969، اهيمإبر ) والعبادة"
بحيث  ،ةفكل فيلسوف نظر من زاويته وما يتبناه من فلسف ؟هل هو فردي أم اجتماعي ،حدسي أم تجريبي -جواني أم براني-خارجي

وتجلى ذلك  ،وقد تفرقت حدة الخلاف بين مادي ومثالي ،مع توجهه الفلسفي ايكون الحديث عن القيمة أو الإلزام الخلقي منسجمً 
ي في باب تناول المسلمون التراث الأغريق وعندما وماركس. وفي أفكار المشاهير كديوي وكانط ،في الفلسفات التربوية المعاصرة

ومع هذا لم  ،لقيةفي تقرير القيم الخ لمتطرفونوتكلموا بصيغ جازمة ببطلان ما ذهب إليه ا ،لقحوه بما جاءت به النبوات الأخلاق
وفي ضوء ما ذكر في التعريف يمكن التنبيه على  . الأخلاقعلى ما تقرر عندهم أن الرسالة تتميم لمكارم  يهضموا ما وافق الحق بناءً 

ا ا طبيعيً يمة والوسيطة وتطورً للفلسفات القدا عد وليدً والذي ت ةالتربوي الفلسفةأهم المؤشرات التي تدل على عدم تميز مفهوم الضمير في 
يه الفلسفات فهو متأثر بالقيم ومقرراتها الفلسفية وما تذهب إل ،ا ومطابقةي تضمنً الأخلاقحيث وهذه المؤشرات تتناول الضمير  ،لها

 ويمكن تقريب تلك المؤشرات في التالي: ،-ابستمولوجي- من جنوح معرفي
 
 
 القانون. إلى والركون الخلقي الضمير في الالتزام على الباعث تنوع الأول: المؤشر 

اقف تناسب تحصيل المنافع ي تجاه المو الأخلاقتنوعت عبارات الفلاسفة في التعبير عن الوازع أو الدافع للوفاء بترجمة مناسبة للضمير 
زام خلقي تمليه يقف وراءه الوفاء بالتن راحة الضمير والشعور بالانتماء والتعايش الشعوري أوذلك  ؛التي ترشحها تلك الفلسفات

يق عندما يعصي في استشعار الضحتى يزول التأنيب المتوقع الذي يظهر  ،القيم الموجهة للضمير أو القانون أو الفلسفة أو الدين
سيلة لتحقيق كونه و نَ الإلزام الخلقي يعُبرّ  عن هذه الضرورة، من خلال  وإ، ذا النداءنداء الواجب، وارتياحه حين يلبي ه الإنسان
رد أفكار ذهنية، القيم الخلقية كونها مج ائدة من المعرفة، وبدونه لا تعدوالفو  ركيزة النظام الخلقي، اي العملي، فهو إذً الأخلاقالهدف 

ئولية ي يختلف عن الحتمية في القانون الوضعي، فهذا الإلزام ينطوي على المسالأخلاقالإلزام و" .أو حروف يسود بها بياض الصفحات
 (67م،1967)بدوي،  "لأخلاقوهي وثيقة الصلة با ،لأن الأفعال تصدر عنه ككائنات أخلاقية تملك الحرية ؛يةالأخلاق

لزام هو وأن يرغم نفسه على اتباع هذا المنهاج ببذل جهد إرادي، فالإ ،وينبغي أن يدرك كل فرد ضرورة فعل الخير وتجنب فعل الشر
نعدم ية؛ لأن زوال فكرة الإلزام تقضي على الحكمة العقلية والعملية التي ينبغي تحقيقها، فإذا االأخلاقالمحور الذي تدور حوله المشكلة 

 (67م،1967)بدوي،  وساد الاضطراب ،وعمت الفوضى ،وضاع الأمل في إقامة العدل ،الإلزام انعدمت المسئولية
فرضيات التصورية للفردوس فهو عبارة عن العربة التابعة لخيل ال ،إن الفلسفات المادية والمثالية على السواء لم تأبه بالضمير الخلقي ابتداءً 

فالإلزام  ،تلك الغايات ع نحوفسلامة الغايات في أذهانهم طوعت سوق الضمير ودفعه بأنواع الإلزام ليتحرك ويندف ،النظري الفلسفي
وتحدد مسارات  ،هوالتي تزم الضمير ونوازع ،الخلقي ينبع من القانون الذي تسنه تلك المؤسسات التي تترجم عن الفلسفة السائدة



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

91 

 

تى يتشكل بذلك رسم عرفي عام ح ،ة التعليمية والتربوية والاجتماعيةيوتجعله ينخرط في سربها عبر سلسلة من المنهج ،ترجمته ودوافعه
من  افالعقل يطمر النوازع الفطرية التي هي جزء جبلي يشكل جزءً  ،اشتراكي أو برجماتي أو مثالي يشكل الضمير الخلقي الجمعي

جاءت الحرب و  ،فهو يبرز ويتمظهر في تبرم وضيق لمستوى المخالفة لجبرية العقل الفلسفي الذي يتمترس بم نع ه القانون ،الإلزام الخلقي
العالمية لتظهر الحاجة لإعادة الإنتاج القيمي الموجه للضمير نظر لما ظهر من نتائج مرحلية أظهرت ضعف الضمير الخلقي والمعرفة 

رب وكان هو من قي الذي أظهره كانط الأخلاقالداعمة والغايات الملزمة ولذلك ظهر الحديث بصورة واضحة عن الضمير والإلزام 
ا نرى مع النظرية فيم الا تعد من المسلمات فحسب، بل إنها لتتفق تمامً  " هذه"كانط ونظرة ، معنى الواجب ودرجتههذا الإلزام في

ا توجه إليه أوامر نهي القوة الباطنة، وهي لا تقتصر على نصحه وهدايته وحسب، بل إالأخلاقمصدر الإلزام  المستخلصة من القرآن.
، (123،م2002لدين،)سعد ا "من فطرته قبل أن يتلقاها من الخارج الإنسانصفة يستمدها  افالمسؤولية إذً ... .لا يفعل، بأن يفعل أو
والباعث الخلقي الذي  توجهات مرحلية في تفسير الإلزام م(2005عبدالرحيم ) ذكرحيث  ،الحديث يفي الفكر الفلسف وقد تباينت

 ويمكن اختصارها في التالي: ،ه فعل الضمير الخلقييفسر في ضوئ
 ،قوانين معينةتدعوه للالتزام ب الإنسان في ةدوافع طبيعية كامن هناكأن  كوسا  ييرى نيقولا دحيث  :ما قبل المذاهب الكبرى -أ

أن لى تومازو كمبانيلا ع يوكذلك الرذائل تنطو  ،فيرى أن الثواب الحق الدافع للتمسك بالفضائل هو الفضائل ذاتها يأما بنبوناتز 
فرار من العدم ظ الوجود واللأن الغرض من كل محبة حف ؛كل محبة  فإن محبة الذات مفروضة في ،عن طريق المحبة الأخلاقيصل إلى 

ذهب منها ما هو امتداد لم ،ا أفكار فردية جامحةولكن ظهرت أيضً  ..دين كامل متحد بالعلم الكامن والميل الكامن الإنسان يفف
. .فس حج الشكاكالذى يردد ن مونتيني يفمن النوع الأول نرى د ،ومنها ما هو تمثيل لمبدأ الشر والعدوان ،يالأخلاقالسوفسطائيين 

 ءشيالضمير هو  ولكن ،وأزلية غير مكتوبة ةمير من أنه يعلن لنا قوانين ثابتاسمه الض شيءا ما يقال عن أنه ليس صحيحً ويري 
 م(2012)كرم،  تشكله البيئة والموروثات والعادات

 الخلقيضوع الفعل معلنين بخ ،ولوك ،بفضل بيكون يالمذهب الحس انجلترا يتبلور ففي :ية الحديثةالأخلاقأمهات المذاهب  –ب
 ون من أنصار هذا المذهبكما قال التطوري  التدريجينشأة الضمير إلى التجربة أو إلى التطور  اوأرجعو  ،يسيطر الحس عليها التيللتجربة 

 وسيادة العقل. ترى ....بفلسفة عقلية روحية تنتشر على يد اسبينوزاو وليبنز "ديكارت"فرنسا يبرز  وفي، (168، م1978)الطويل، 
حيث فسر أفعال  ،وفرويد وماركس الحديثة أهمهم دارون الأخلاق ا فيا عميقً والجدير بالذكر أن هناك ثلاثة مفكرين قد أثروا تأثيرً 

جعل الإشباع ف ما ماركسأ ..السلوك البشرى على أنه صادر عن الغريزة الجنسية ودوافعهافسر  وفرويد ،في ضوء التطور الإنسان
صدها ر ويمكن  ،ية الحديثة والمعاصرةالأخلاقثم لم تلبث أن ظهرت المذاهب  ،وغايته والدافع الأساس لأفعاله الإنسانهدف  يالماد

 ا كالتالي:مرحليً 
 دراسة في ما دفع البعض إلى محاولة استخدام نفس المنهج ،مجال علم الطبيعة بيون بالمنهج وإنجازاته فيو انبهر الأور  :المنفعةـ 1

وعلى  ،ائصهوأن إعمال العقل حسب تلون المنفعة وخص ،أرميا بنتام مذهبه أن الناس يطلبون اللذة ويتجنبون الألم بالطبع -الإنسان
 ينفعة الذاتية هيجعل الم إلا أنه ،نفعة العامةوأخضع المنفعة الذاتية إلى الم حيث يرى المنفعة كمحرك....جون استيوارت مل  هذا

ير والشر إن اللذة والألم وحدهما هما الخو  ،الأخلاقمجال  في يحاول تطبيق التطور الوراثفقد هربرت سبنسر  أما.الأصل والمعيار
وينتقل ذلك بالوراثة  ،يإنما تكتشف بطريق التغاير والانتخاب الطبيع ،-تنمية الحياة والتكيف مع البيئة وبالتالي– وتهذيب اللذة

 ومعيار ..يؤكد على أن العمل المنتج هو هدف الحياةوليم جيمس  ثم، (299،  م1978)الطويل،  يصورة ميل غريز  ويترسخ في
 وية.وهو من قرر المذهب النفعي لديوي ليبلوره ديوي إلى معرفة إجرائية ترب ،هو ما يحقق النفع والنجاح الصواب عند البارجماتي

من الزاوية  الإنسانييد الكيان ويهدف على تأك ،ا بين أنانية التجريبيين ومثالية العقليينا وسطً يمثل هذا الاتجاه موقفً :الحاسة الخلقيةـ 2



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

92 

 

 :يواطف لا إرادية هأنفسنا ع إننا نجد في شافتسبرىوذكر  .التوحيد بين الخير والجمال يقديمة ه الوجدانية عن طريق إحياء فكرة
إن الحاسة الخلقية ، (309،  م1978)الطويل،  ،الإعجاب بالنبل واحتقار الخسة، لدينا حس باطن قوامه محبة النظام والجمال

حيث  بطلر ثم جاء ،تقوى بالمران وتضعف بالإهمال يوه ،وأن يرتبط ذلك بلذة أو بألم ،وظيفتها إدراك خيرية الأفعال وشريتها
مع شافتسبرى  وقد اتفق"، الضمير" ـوسمى هذا المنحى ب ،وجهت لمذهب الحاسة الخلقية أن يتفادى بعض الانتقادات التي حاول

فالضمير عنده قوة عقلية  :اا جديدً وأضاف بعدً ، الأنانية والغيريةا وضرورة التوفيق بين ا داخليً ضرورة أن يكون المصدر الملزم ذاتيً  في
إلى خبرة حسية  ةاجا من غير حوظيفتها تلقائيً  يوتؤد ،ودوافعه الإنسانمدركة متميزة عن غيرها من قوى النفس تهيمن على أهواء 

ا يحكم  خالدً سماوياً  " عند روسو نداءً الوجدان"ويمثل جان جاك روسو  ثم جاء، (340،  م1978)الطويل،  أو تأمل استدلالي
 وقد، ا بالله تعالىمتشبهً  الإنسانيجعل  يوهو الذ ،وهو حكم لا يخطئ ،حتى لا تشده غرائزه إلى أسفل الإنسان المبدأ الأعلى في

القانون  ويرى طكان  وكان من أبرز هؤلاء منويل ،فلسفاتهم ا على طريقه فيو وحاولوا أن يسير  يانبهر الفلاسفة بقوة اليقين الرياض
وواضح ، بقانون الواجوقرر ، هو الوصول إلى الإلزام المطلق يالأخلاقوهدف البحث ...الإنسانعند  يهو القانون العقل يالأخلاق

 ي.هو إلزام يالأخلاقمن ذلك أن العمل 
 :الاجتماعية الضوابط -ج

  ،ب والإرادةعلى فكرة الواج اا اجتماعيً طابعً  يوحاول أن يضف ،الأخلاققام هذا المذهب على أنقاض الصراعات الخاصة بفلسفات 
أن المهمة  رىحيث ي :أوجست كونتومن رواد هذا الاتجاه .يا لمبدأ الإلزام الاجتماعطبقً  يكما اهتم بتحليل أنماط السلوك الخلق

الأصل من هذه الغريزة  على أن الأنانية أقوى فيو  ..محو فكرة الحق اللاهوتة الأصل ييجب على الفلسفة الواقعية أن تعمل لها ه التي
أن  يرى دوركايميث ح ،دوركايمثم جاء بعده  الاجتماعية.وهذا إنما ينشأ بالحياة  ،ولكنها تخضع لها بنمو العقل والتعاطف ،الغيرية

فة التأملية ية من الفلسالأخلاقصرح بضرورة نقل الدراسات و  :برول يليف ثم جاء."يوجدان اجتماعالأفكار والعواطف صادرة عن "
عز وجل   الله فالخلق والأمر مصدره واحد وهو ،فالإسلام جاء وفق دواعيه ؛وهذا الواعظ كما أنه فطري، إلى علم الاجتماع التجريبي

وإلى [14: آية رقم ] سورة الملك ((أ لا ي ـع ل مُ م ن  خ ل ق  و هُو  اللَط يفُ الخ  ب يرُ )) م:من يعلم ما خلق وما يناسبه من صور الأمر الإلزا
بن  وأوضح ،وإليها ينساب الغايات انسياب الماء إلى منحدر واضحة وجلية ،الله تعالى تساق الغايات الغاية العظمى التي هي رضا

 أو عنه نهىي فيما مراده وليس ،الوصول فقد المطية فقد ومن للآخرة، مطية الشارع عند وأحوالها كلها  الدنيا أن "واعلم خلدون:
 قصده إنما بالكلية، اعليه ينشأ التي القوى وتعطيل أصله، من اقتلاعه أو بالكلية إهماله تركه إلى يندب أو البشر أفعال من يذمه

 الجسرذكر و ، (1/253ه، 1408)ابن خلدون، "احقً  كلها  المقاصد تصير حتى الاستطاعة، جهد الحق أغراض في تصريفها
   التالي:ويمكن اختصارها في ،الإسلاميةجملة من العوامل التي تتآلف لتشكل الإلزام الخلقي من منظور التربية  (88، ه1386)

 ل.الإلزام بوازع العق -1

 لإلزام بوازع الضميرا  -2

 .الإلزام بالترهيب والترغيب -3
 .الإلزام بوازع الكفارات -4
 .الإلزام بوازع الرأي العام -5
  الإلزام بوازع السلطان -6

  قلب في الله واعظ) :في نموذج معرفي واضح يبين فيه مصدر الإلزام الذي يوجه تلك العوامل وهو صلى الله عليه وسلم وقد ترجم عن هذا المعنى النبي 
 فهو ما يزم تلك الإلزامات ويضبط سيرها.(، 17634، رقم 182-29/181 ه،1416)أحمد، (مسلم كل



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

93 

 

 النزعة الفردية. -د
لكن في وقت  ،جتماعيةويقابلها النزعة الا ،ا لتوجهها المعرفينظرً  ؛يالأخلاقإن النزعة الفردية تكاد تغلب على الفلسفات في الجانب 

"أكبر قدر من  بتحقيق حيث طالبوا -وهم المحدثون-ومنهم من التمس المنفعة العامة "، متأخر من الصراع الذي ولدته تلك النزعة
 الفرد قيمة من تعلي التي الترعة تلك" ويمكن تعريف هذه النزعة بأنها:، (287، م1967)الطويل،  السعادة لأكبر عدد من الناس"

 (8ه، 1432)المطرفي،  "والقيم للمعارف ومعياراً مصدراً وفاعليته وخبرته رغباته ومن منه وتجعل وحريته،
في أمريكا وتظهر تطبيقاته  يصبغ التربية -البرجماتية–ومذهب اللذة الفردية  ،والبرجماتية تجلي هذه النزعة في أوضح صورها فالوجودية

عد النزعة ويظهر في تعبيرات أبيقور وهوبز ارستبوس رواد هذه المدرسة ما ينبه على ب ،في مناحي الحياة السياسية والأدبية والفكرية
 ،في هذا المنحى اوتطور هذه النزعة في أوروبا بعد الثورة على الكنيسة ولّد تصلبً  ،الفردية وأثرها في إرباك الضمير ونوازعه الفطرية

امي الفلسفة الوضعية وتن -طبقة رجال الدين–الأكليرس  ة كنظام شمولي والليبرالية ودعوى التحرر وحداثة العهد بكهنوتفالعلماني
 كل تلك العوامل عززت هذه النزعة وبقوة تجاه الانعتاق من هاجس المثل أو القداسات  ؛والنجاح التجريبي في الفيزياء والرياضيات

هو الفرد وما يتصوره  فمصدر الإلزام الخلقي ،ا في تكريس هذه النزعةجهدً  والوجودية والبرجماتية لم تألة فالواقعية العقلاني ،الطبقية
وهذا عزز الأنانية والصمود أمام وازع الجماعة والمثُل والضوابط  ،وينبجس من عصاميته هو الصواب القابل للتطوير والتقعيد

 ويرى روسو صاحب مبدأ الإلزام الخلقي أنه لأي شخص .وق نمو منافعه وتلذذهوكل ما يمكن أن يقف أمام الفرد ويع ،الاجتماعية
 "تصرفاته ومعيار نفسه قانون يغدو الغريزة تلك وبامتلاكه الإنسان أن وترى كذلك، له بدا إذا وخير عدل الشيء بأن يصرح أن"
فو ا للضمير أن يجدين أو غيره مما يعد ضابطً فلا عبرة بما يخالف ذلك من أعراف أو عادات أو ، (255م،1962كريسون، أندريه  )

 لا الذي الفصل، القول ذو الحاكم هو الضمير أن امقدمً  افترض فقدا يتوقع من عوائد عليه وعلى غيره، "وم ،أو يغلو في أحكامه
 الظروف لقهر يخضع لا والأوضاع، وهو المواقف بتبدل يتأثر ولا هذا، الأمر في قوله يتغير ولا والشر، الخير حكمه في يخطئ

، محمد) دينية" سياسية، اجتماعية، ،حجمها أو مصدرها أو شكلها كان سلطة أياً  أو قوة لأي يستتبع ولا والأحوال، والضرورات
وإن تتبع هذه النزعة في الجانب الخلقي وفي تربية الضمير عليها من منظور إسلامي ينبه على فرق جوهري أخلاقي ، (393 م،2012

لا يؤمن أحدكم حتى ) ث:فحدي ، آخروإن شيوع هذه المعرفة بين الناس يضيف فرقاناً  ،المعرفة الإسلامية عن الفلسفات الوضعيةيميز 
 يحرك الضمير المسلم الحي عند كل هاجس أنانية فضلاً  (،13برقم ، 14-13ه،1423)البخاري،  (ما يحب لنفسه يحب لأخيه

الملاحظ مضنة  ا دون تلكفتحكيم الضمير مطلقً  ،عن آيات القرآن التي تأمر برعاية الجماعة وسلطانها ورعاية الظروف والبيئات
في رضوان الله عليهم  هعلى أصحاب صلى الله عليه وسلم وفي احتساب النبي ،ا في المجتمع المسلما وعرفً للشهوات مذمومة شرعً  االخطأ والعبثية تتبعً 

بل فيه ما للشرع  ؛با في الصواينبه على أن تحكيم الضمير والعاطفة ليس مطردً  ؛وعتاب مولاه تعالى إياه ،من القول أو الفعل أخطاء
يات والح كم ،لا يدرك بظاهر الأمر فيه من الحكمة ما الم يرد به ليس له حق ابتداع أو إحداث م ، فالضميرولكن بالتبصر في اللمّ 

سجمت تلك نيث احهذه النزعة الفردية كان لها أثرها في السياسات التربوية وفي بناء المناهج وفي الاجتماع و  ا للظنون.الشرع تبعً 
 وهذا لا يحتاج إلى تتبع مظاهره. ،التوجهات مع المطالب الأمبيريالية وتماهت مع تجلياتها الاقتصادية الليبرالية

 الغايات. من غيرها على واللذة العاجلة النفعية غلبة الثاني: المؤشر 
إن النفعية هي التجلي الثاني الذي يعكس تحكيم الضمير وتوجيهه نحو اللذة والمنفعة والاستجابة لداعي الضرورة الجبلية وتغليبه 

ن الذي ينبغي أ فالمنفعة هي المعيار الرئيس ،اجةلححيث يقرر ابيقور مذهب اللذة بالاستدلال با ،واستيفاء الحظ من اللذة والمنفعة
 تحققه ما بمدى يقاس الفكرة صدق إن فعلاً " :جيمس في تقرير معيار النفعية وذكر ،يفسر الضمير الخلقي تعامله وتعامل غيره معه

والنفعية هنا ذاتية فردية لا يتوقع أن تعتمد على قيم اجتماعية تراعي الآخرين إلا ، (27م، 2008)المرهج،  "منصرفة فورية قيم من
فالغيرية مرهونة بأنانية تحدد موقف الضمير الخلقي من المشاهدات والوقائع والتعاملات التي  ،الفرد من كسببقدر ما تعود على 



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

94 

 

عل خير كما ن ذلك الفن لا يقوم على مثوبة أخروية أو لألنفع الآخري احيث قدم تصورً  "،بنثام"وهذا ما قرره  ،يمارسها الشخص
عية العامة النفعية بل أخذت النف ،الخيري أو رعاية للعرف الاجتماعي في هذا التصرففي وازع العمل  -يبنبوناتز - يذهب البعض

لأن ما يعنيه هو أن تشمل اللذة أكبر عدد ممكن من الأفراد، فالبحث عن لذة "، الفردية الأنانية في الحسبان عند السلوك والممارسة
لعامة، لأن بر قسط من اللذة، فالمنفعة الشخصية مرتبطة بالمنفعة االآخرين عند بنثام هو أحسن وسيلة لإعانة الفرد على تحقيق أك

يثار" لهذا الفهم، بل إنه طوع فكرة "الإ ،بغيره والتضامن مع أفراد المجتمعالمرء عاجز عن الوصول إلى ما هو نافع له من غير الاجتماع 
)إبراهيم،  "للذة لنفسه بواسطة تحقيق مصالح الغيرفالإيثار هو تضحية الفرد بجزء من لذاته، بغرض الحصول على قدر أكبر من ا

 إلى تحقيق ما لإنسانيا"مما عبروا به عن اتجاههم المثالي في النزوع بالسلوك  فهو لا يبالي بالمثل وما نزع إليه غيره، (166م، 1969
ة ية والمترجمالأخلاقفالدافعية التي وراء أحكام الضمير ، (291،م1967)الطويل،  وإنسانيته" الإنسانينبغي أن يكون احترامًا لكرامة 

وتحت  ،ن المذاهبهتم بها غيره مية والقيمية التي االأخلاقفلا أهمية للبواعث  ،يالأخلاقعن السلوك ترجع إلى المكسب وراء الفعل 
ساب في برامج نللحراك النفعي الذي أديوي المنظر وهذا ما طغى على فكر  ،وهذا ما طغى على القيم والاتجاه نحوها ،أي تفسير

 أداة إلا هو ما الفكر" أن حيث يرى ،واستعير إلى بريطانيا وغيرها من الدول ،وسياسات تربوية شكلت الفكر التربوي في أمريكا
 فإن وبالتالي ،عليها التغلب عليه اواجبً  يكون مادية بصعوبات يصطدم حين إلا التفكير في الإنسان يبدأ ولا ،العمل أجل من

م، 1992، إ. م . بوشنسكي) "بالذرائعية ديويمذهب  تسمية جاءت هنا من ،وحسب وسيلة أو أداتية قيمة إلا لها ليس الأفكار
والذي طغى  لكن بتفاوت يجعل البرجماتية هي المتوّ ج لهذا التنامي ،وهذا الاتجاه يوجد كذلك في الفلسفة الوجودية والواقعية، (162

 على الرسم التربوي.
 الشامل. التكاملي المنظومي التفكير وإهمال التجزيئي الخطي النظر استعمال الثالث: المؤشر

ة لسوء الفهم لطبيعة الضمير الخلقي ومعطياته ومفرداته التي تشكل مفهومه وتميزه عن غيره عند الفلسفات المعاصر  إن أوضح تجلّ   
 هو النظرة التجزيئية التي تراعي العلاقات في اتجاه واحد دون النظر في بقية العناصر المكونة والعلاقات التبادلية بينها والتي :وجذورها

وأوضح مشاهد هذه  ،وتركيبه الروح والجسد والعقل الإنسانلتنظير للمعرفة المناسبة التي تنسجم مع طبيعة تقدم صورة شاملة تيسر ا
 ،اخصوصً  الأخلاقضوع وفي مو  ،كاديميا كموضوع فلسفي أفي مسائل القيمة عمومً  -الأبستملوجي–التعضية هو في الجنوح المعرفي 

السلوكية  رسهل ذلك علم النفس التعليمي ومداوطا ،التنظيمي وبصورة واضحة والذي انسحب على الجانب التربوي ثم التعليمي ثم
ويتجلى  ،له هو مدرسة التحليل النفسي لفرويد وتفسيرها للضمير وأخلاقه في ضوء النزعة الجنسية ومستوياتها صدق تجل ٍّّ ، وأوالمعرفية

الواقعية الدينية ضمن بين الفلسفة الواقعية العقلانية و  فالخلاف ،التفاوت بين الفلسفات في الفلسفة الأم وبين كل فلسفة وأخرى
جماتية وغيرها كالجاشطلت والخلاف بين البر  ،والخلاف بين الفلسفة التقدمية والمجتمعية ضمن الفلسفة البرجماتية ،الفلسفة الواقعية

 لنظر المنظومي التكاملي الشامل.للنظر المعرفي الخطي التجزيئي أمام ا تجل ٍّّ  نية أو الماركسية المادية إنما هوالألما
فمصدر الإلزام المعرفي للضمير الخلقي إنما يقوم على نوع المعرفة وموضوعها ومصدرها وكيفية بلورتها في حقائق ومفاهيم وتعميمات 

ح تشريعًا وتضطلع بمهمة في هذه الحالة تصب الأخلاقفإن ؛ "ي وتبلوره في تطبيقات تربوية يسير عليها الجيلالأخلاقتصبغ الفعل 
 (209م، 1969)إبراهيم،  "التكليف والإلزام لا بمهمة العلم أو المعرفة

فالوجودية  ،فمن اعتنى بالجسد ومطالبه أنس باللذة والمنفعة وسخّر المعرفة لتلبي ذلك ،رجع إلى ما سبقومظاهر هذا القصور ي
بالروح وإصلاحها  ومن أنس ،ومكون اتجاهاته يقوم على ذلك فالضمير الخلقي ضابطه ومحركه، والبرجماتية تشترك في هذا المصدر
ومن  ،جمة السلوكا يطمح إليه الضمير ويحكمه في تر ي منصبً الأخلاقفالمثالية تضع المثل والمطلق  ،عرج على موضوع المثل والمطلق

الواقعية بنوعيها وفلسفات ف ،تصرفهو رفة وضعية خارجة تنظرّ للضمير أنس بالعقل وإعماله في المعرفة عمد إلى التجربة والخبرة كمع
صعد  وتجلى ذلك في العلمانية كنظام شمولي إبان عصر التنوير الذي ،أخرى تشاركها جعلت العقل هو مصدر المعرفة والإلزام الخلقي



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

95 

 

كل فلسفة   تداخل لكنه لا يقضي على تميز وهكذا تتباين وجهات النظر مع ،من وتيرة المنافسة وحالة التطرف بين مادي ومثالي
ليله هو ما دفعه إلى تقرير غ لتدافع بين الفلسفات التي لم تشف  وسبب نفور روسو من ا بمصدرها المعرفي وتناميها وتحولاتها المرحلية.

حيث قال عن  ،اتخبطً فقد وقف على أقوال من قبله فلم يزده ذلك إلا ريبة و  ؛وهو أن الضمير هو مصدر الكمالات ،معرفي مستقل
 لو تعليماته مما عتاتب إذا افسادً  أقل وسأكون ،منهم لي تضليلًا  أقل فهو ،الباطن بنور دعني أستنير: نفسي في "وقلت :نفسه

من الحقيقة التي تظهر دور الضمير  اوهكذا أعطى روسو جزءً ، (480-479م، 1956)جان جاك روسو،  "لأكاذيبهم استسلمت
 الحقيقة خلاصلاست تعمل راحت التي ية اللاحقةالأخلاق المذاهب من لكثير السبيل مهد "قد :الخلقي الفطري وما فيه من غرائز

عند محاولة  لك يتناقضإلا أنه مع ذ؛ (405م، 2012، محمد ) ي"الأخلاق الأمر في اكبيرً   للضمير شأناً  وعولت المباشر، بالحدس
 المبتسرات، وليد الضمير إن :قال"ي: قائلًا  ،قدح تلك الغرائز أمام معايير الضبط الاجتماعي وتأثيرها في توجه الضمير ومواقفه

 قوانين جميع من الرغم وعلى الطبيعة، نظام يتبع الشعور أن وعلم تجربة عن أعلم فإني ومع ذلك والعادات، والأعراف، والمجتمع،
 الحالة إلى الطبيعي الإنسان انتقال كيفيات" عنه في كتابين آخرين يبلوران فكره،ا في ذلك بما ورد حيث يبدو متناقضً  ،"الناس

 (400م، 2012، محمد ) "الناس بين التفاوت وأصل الاجتماعي العقد مؤلفيه من امهمً  اقسمً  تحتل التي الاجتماعية
ي يعزز بالمتابعة دون رعاية فالخاطر الفكر  ،والإصابة في جانب وبنسبة ضئيلة والإخفاق في آخروهذا المؤشر ينبه على التشظي المعرفي 

 ،الطبع فلتات حكمهم كثرأ إن" :حيث قال ،يصدق ما قاله الشهرستاني في وصف أحكام الفلاسفة اوهذ ،ما يقابله من مطالب
ام أما الإلهيات فلا خط ،للفلسفات ففي باب الطبيعياتذا كان من نجاح وإ، (2/118ه، 1387)الشهرستاني،  "الفكر وخطرات
وأبعدهم  ،للمتفلسفة في الطبيعيات خوض وتفصيل تميزوا به بخلاف الإلهيات، فإنهم أجهل الناس بها" :قال ابن تيمية ،لرأيهم فيه

ا وإن  وتشظية القيم عمومً ، (19/163ه، 1416)ابن تيمية ،  "سطو معلمهم فيها قليل كثير الخطأعن معرفة الحق فيها، وكلام أر 
 وبيّن  ،اقعوهذا عين المعاناة الفلسفية عند من ينظر ويفرض الذهني في الو  ،لكن يتعذر وجوده وتطبيقه في الواقع ،اذهنيً  اكان ممكنً 

ل أن نقول بقدرة أي ومن الخط ،يجعلنا لا نريد قيمة بدون أن نريد سائر القيم في الوقت ذاته ن بين القيم المتعددة تكافلاً "إ العوا:
يمة ويريدها نه لا يستطيع أن يكتشف ق، وذلك لأمعينة وينفي سائر القيم أنسان على أن يختار أي قيمة خاصة به من لائحة قيم

إن هذا النوع من التفكير وما جلبه من معرفة مذموم من ، (402م، 1986) العوا،  إلا حيثما تبدو له متكافلة مع سائر القيم"
الَذ ين  ج ع لُوا )) :قال تعالى ،وما يقررها من أدلة منهي عنه الأخلاقفتعضية الأوامر والتي تشكل شرائع  ،منظور التربية الإسلامية

لُون  م ا أ م ر  الَلَُّ ، قال تعالى: ))وفي مدح من وصل ما وصله الله، [91]سورة الحجر: آية رقم  ((ال قُر آن  ع ض ين   ه  أ ن يوُص ل  ب  و الَذ ين  ي ص 
شاف  لى اكت"إن العلوم الطبيعية وحدها لا تستطيع أن تساعدنا ع[، 21]سورة الرعد: آية رقم  ((و يخ  ش و ن  ر بَهمُ  و يخ  افُون  سُوء  الح س اب  

بالهداية الضرورية التي عجز العلم عن إرشادنا إليها فيما سمي بالوحي الذي أنزله على  ¸ وحتى يزودنا الله ..كافة جوانب الحقيقة
إن الازدواجية القيمية والتدافع بين الفطري ، (54م،1993)هوفمان، " ا لتلقيه يطلق عليهم الأنبياءخاصً  شخصيات مؤهلة تأهيلًا 

لتعاطي مع القيمة شتى من كبت الضمير والارتباك في ا اأظهر صورً  ،وبين الضبط الاجتماعي والعرفي في المجتمع الغربي ،والمكتسب
لعقل على حساب الروح أو وتضخم ا ،فما يقضي به العقل التربوي قد لا يسنده الضمير الخلقي الفطري ،الخلقية في بيئات مختلفة

 اياتها.تربوية أفقدت التربية غ مطالب الجسد عليهما سببه النظرة التجزيئية التي سببت أدواءً 
 التطبيقي. العملي حساب على النظري الذهني في الإغراق :الرابع المؤشر

في التكهنات في باب  احيث يعد من المؤشرات الدالة على التخبط المعرفي في باب القيم وفي أبواب كثيرة من الفلسفة تزداد وضوحً 
عية والتجريب لباب أمام الطبيعيين ليعظموا الفلسفات الوضعجز الفلاسفة في هذا الباب فتح ا حيث إن -الأنطلوجيا- معرفة الوجود

ينات التي لا تستند فخيبة الأمل في باب معرفة الماورائيات دفعهم بقوة للزهد في التخم ،وما تمليه المعرفة الرياضية والفيزيائية من قوانين
، وتقرر ية التي تحرر مصدر الإلزام الخلقيالأخلاقوتقديم المعرفة  الأخلاقوهذه النزعة أثرت على علم  ،إلى حقائق مهما كان ذلك



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

96 

 

وهذا ما لا  ،ميروالتي تعتبر ترجمة عن الباطن وصفاء الض ،يةالأخلاقالنفسي الذي يجده الفرد في ممارساته  أسباب الطمأنينة والرضا
 ولأن الضبط لا ،في الوهم الذي يميت الضمير الخلقيساطير والإغراق ، ودونه تخرصات الأغريق والأيوجد إلا في الديانات السماوية

ر ودلالة على بح ذا أثإحياء الضمير(، حتى يص –)انضباط الذات  :في أعماق النفس من خلال الالتزام الداخلي بد أن يتكون أولًا 
 .والدين كأحد أشكال الضبط الاجتماعي، يحقق لنا وبفعالية هذا الأثر سلوك الفرد

ومحاولة تفسير  ،فقد كانت النتيجة هي التكهنات النظرية ؛الإنسانيقوم على المعرفة بطبيعة  يالأخلاق الضميرفي فلما كان الحديث 
خاصة بعد تنحي  ،لقراءة امتداده المستقبلي وفق معرفة إضافية متأثرة بالبيئة والنزعة العلمية والمزاج العام السائد الأخلاقتاريخ 

فهذه المعرفة  ،يةعن أي خلفية دينية أو مطلقات مثال االكنيسة عن المجتمع الغربي ودخول عصر التنوير الذي يفسر ما يروق له بعيدً 
ي قسم به تاريخ الذلكونت" في ضوء النزعة الوضعية " قانون الأطوار الثلاثةومثل  ،أثرت في الإلزام الخلقي وفي أخلاق الضمير

لحياة احيث فسر  ،والتي فسر في ضوئها ما يفتقره الذهن من معرفة غيبية(، 75م،1993)حلمي،  ية في تعسف واضحالإنسان
. .اذ للإنسان إلى رجل دين ورجل جمال ورجل كومن ذلك تقسيم الوجوديين ،اا واسعً الأطوار الذهني الذي لاقى نقدً  الدينية بقانون

ير الذي لقي ظالذي يقوم على التجربة الوضعية ما ينبه على الإغراق في التن الأخلاقوفي متابعة بريل لأوجست كونت وتقريره لعلم 
إنما كان مرددًا لأقوال الحسيين، من عهد بعيد أيدها بشواهد مستمدة من مذكرات المبشرين والسياح وهو معارضة شديدة حيث "

اهر  كظو الإنسانيإلى أنواع السلوك وهذا بريل كفيلسوف من منحى اجتماعي ينظر ، (436م، 2012)كرم،  "جالس إلى مكتبه
الدليل على  علم الاجتماع يقيم" ومن مبررات ذلك حيث قال: ،يرى أن يقوم علم أخلاق ،الأخلاقطبيعية فحسب، منتقدًا فلسفة 

، (346م، 2012)كرم،  "اا جدً ا شديدً ا اختلافً وأن معانيه ومبادئه وليدة تجارب وعادات تختلف نشأة وقدمً  ،أن الضمير نتاج الأيام
رائد تطبيقاته العملية منظر التربية البرجماتية و  "بديوي"ية يفسر ردة الفعل التي نحت الأخلاقوهذا المنحى التجريدي في دراسة القيم 

لا يشتغل به  ،على الفلسفة في القرن التاسع عشر أنها موضوع أكاديمي بعيد عن الحياة "عاب ديوي حيث ،نحو العمل والمنفعة
وفي موضوع الضمير الخلقي تبرز ، (171م، 1986" ) العوا، ن العلمية يكترثون به إلا قليلاً لا يكاد رجال الشئو  ،أساتذة جامعيون

تي يسعى إليها المتربي والفضيلة ال الأخلاقهذا قد جعلته المثالية سقف و  ،مسألة القيم المطلقة التي يسمو إليها الضمير ويجعلها أسوة
ولا  ،أحد فيتخذ قدوة وهذا المثال لم يتمثله ،فالنفس شريرة والعقاب وسيلة تربوية ،بما يجفو على نفسه ويهذب فيها جوانب الشر

ولكن  ،والعمل يث كانوا يراعون العلاقة بين التنظيرح ،ن من الفلاسفة وغيرهم أرعى لهذا الجانب، وقد كان المشاؤو يحد بحد فينضبط
 .لكلامهم ومن تتبع مذكراتهم وأقوال من عايشهم لم يجد الزخم الذي يجده في الترويج ،بخطراتهم النظرية الفلاسفة المعاصرين أقل وفاءً 

 كذلك كان ومن والكنود، الشر طوية في ومثل" :يالأخلاقمن تناقض ماركس ما يحكي ضميره  طرف( 13، م2012) العقاد وذكر

 في الشر منه يلقون إليه أقربهم كان وقد وحواء، آدم بني من يجهلهم لمن صحيح بخير نفسه تفيض ولا العمل، شريعة في به يقتدى لا
 فنحن" :فقال وقبل أن يستهل الحديث عن البون الشاسع بين عمله وكلامه ،"والاقتداء للثقة موضعًا فيه يجدون ولا الخير، موضع

 بالثقة منهم الجدير بين الفرق ونتبين أنفسهم، على كلامهم يطبقون كانوا كيف عرفنا إذا خاصة الإصلاح دعاة من الكثير نعرف

لكنه في الإسلام أوضح ، (12م،2012)العقاد،  "إليه يدعون الذي المذهب تطبيق في أمانتهم عرفنا إذا والريبة، بالشك منهم والجدير
 ،وإلا دخل الضمير الخلقي في حال من الصراع بين القيمة وتطبيقها ،القول للعمل والتلازم بينهما أمر مطلوب ما يكون ومطابقة

ين الاعتقاد والسلوك "أو ب يوالعمل يالاتساق بين النظر ف ،الحي والذي قد يورط في النفاق كخلق ذميم يؤلم الضمير الخلقي المسلم
ع لُون  ))في الدين واجب، ومن ثم كان لوم الكتاب الكريم لمن  م، 1969)صبحي،  "[226 آية رقم الشعراء:سورة ] ((ي ـقُولُون  م ا لا  ي ـف 

ريد وتنظير ليس تحته عمل: إلى تج تؤولفي هديه وعدم التقديم بين يديه بتخرصات الظنون التي  صلى الله عليه وسلم وقد جاء الأمر باتباع النبي، (31
ر  و ذ ك ر  الَلَّ  ك  )) وجاء ، [21]سورة الأحزاب: آية رقم  ((ث يراًل ق د  ك ان  ل كُم  في  ر سُول  اللََّ  أسُ و ة  ح س ن ة  لّ م ن ك ان  ي ـر جُو الَلَّ  و ال يـ و م  الآخ 



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

97 

 

يم   و ي ـغ ف ر  ل كُم  ذُنوُب كُم   إ ن كُنتُم  تحُ ب ون  الَلَّ  ف اتبَ عُوني  يُح ب ب كُمُ اللََُّ قُل  )) :واعظ الله المحفز على تبني الفعل الخلقي الصالح  ((و الَلَُّ غ فُور  رَح 
فليس في هذه الأمة ملهمين أو متنبيين أو محدَثين يسمح لهم أن يكونوا وسطاء بين الله تعالى ، [31]سورة آل عمران: آية رقم 

وفي مقابل التجريد  .فيتضخم القول على العمل والفكر على ما يصدقه من وفاء به ،بتخرصاتهم ما لا يوفى به في الملة وخلقه فيشرعوا
قين في المطلق وهذه ردة فعل واضحة أمام المغر  ،لا يؤمنون بالنظريات بقدر ما يؤمنوا بالعمل والتطبيق نيبرز تيار النفعيين الذي

 بكل ظهره يولي البراجماتي إن" ،وتصلب اورث نكران للقيم الملية المشتركة والعرفية الاجتماعية ،الميتافيزيقي الماورائيي والتفسير الأخلاق

 وعن عن التجريد ابعيدً  ينأى إنه المحترمين، الفلاسفة على العزيزة المتأصلة الراسخة العادات من كبير لعدد رجعة غير إلى وتصميم عزم

 يولى وهو ،المزعومة والأصول المطلق ضروب وعن المبادئ الثابتة وعن، القبلية التحليلات عن، و الكلامية الحلول وعن الكفاية عدم

 (7، 1965)وليم جمس،  "القوة وشطر والمزاولة والأداء العمل شطر ،والوقائع الحقائق شطر وجهه
 المثالي. المطلق أو المادي لنفعيا التبعي بالاقتضاء معلق الحق :الخامس المؤشر

تبارها كموجه يمكن اع، و إن الفلسفات المعاصرة كما سبق جاءت بعد فترة من النكران لقيم ملية مطلقة تلتقي عندها الديانات
وم الطبيعية حيث تتابعت اكتشافات العل ،صاحب ذلك ما يصدق التمادي في الشعور بالغبطة ،اوسقف من المعرفة الملزمة خلقيً 

ن كان حدسياً ي استقرائيًا تجريبيًا بعد أالأخلاقجعل منهج البحث " :إلى أن وقفزت قفزات نوعية جسرت الوجوديون أمثال سارتر
تفق عليه تية أو الإنسانوجاءت النفعية لتضع الحق والمطلق الذي قد تلتقي عليه القيم ، (101-100)الطويل ، د.ت،  "عقليًا

في  قي أو كان طه روسو في إلزامه الخلكما يذهب إلى اعتبار   ،أعراف اجتماعية أو له نسبة من الصواب الذي اقتضته الفطرة والضمير
فكل هذه  ،د بطلرأو الضمير عن ،ية عند شافتسبرىالأخلاقية أو ما يعبر عنه بالحاسة الأخلاقالواجب النسبي من استجابة الضمير 

 ،ؤسس البرجماتية بيرسا، وعلى هذا ممعها في نفس الاتجاه رمتها بعيدً  عة تجري بها دولابها، وإذا لم تجروالقيم تابعة للمنفالوسائل 
اء بعده جون ديوي الذي ج، حيث ومحصل المذهب جيمس وبلورها رائد التربية إلى تطبيقات تربوية ومزاج تربوي عام ،وتابعه منظرها

، )الطويل طالبه وغاياتهفيتوجه سلوكه إلى حيث تتحقق م ،الإنسانعليا والمبادئ مجرد وسائل وذرائع يستعين بها اعتبر الأفكار والمثل ال
ارج نطاق ي وإن كان خالأخلاقمن جنس الفلسفات التي تؤمن بالمطلق  افرغم أنه ،وإذا التمسنا ذلك في المثالية، (276د.ت، 
 محفوظ) "صفة عامةديان والجوانب الروحية بلى الأإقرب أهذه الفلسفة المثالية هي " و ،ولكن ضمن تفسير ميتافيزيقي عام ،النبوات
إلا أن هذا لم يشفع للقيم الواضحة كالعدل والرحمة أن تأخذ موضعها من فلسفة القيم الذي يؤثر ولابد ، (208م، 2005، وبدران

حيث  ؛ة التي تدفع نحو المثاليالأخلاقويشكل ترجمته السلوكية المناسبة وبما يدعم نظرتهم التطورية للقيم  ،على ترشيد الضمير الخلقي
حيث يرى  ،ية ما ترتب عليه من تقسيم جائر للناس بين صفوة وقطيعالإنسانمنشأ هذا الخطل هو جذورها في تصور النفس  إن

لأرضي إلا وما هبطت النفس من عالم المثل العلوي إلى الجسد في العالم ا ،بعهشرير بط الإنسان أفلاطون وفي مستوى تجريد بعيد أن
أو حتى  -الضمير عند بطلر–فلا عبرة بما بقي من غريزة فطرية  .وما وجودها في الحياة إلا تكفير عن هذه الخطيئة ،قترافها الخطيئةلا

المشتركات التي تلاقحت فيها الفلسفة مع الديانات لتبقي على مستوى تجريد معين تتجسد فيه القيم المشتركة كالعدل والصدق 
 ؛الحظ كلهؤشر تحرز والتربية الإسلامية في هذا الم، فالفلسفة متأثرة بالديانات لا محالة ،يالأخلاقوغيرها من القيم التي تغذي الضمير 

ترك للباطل فالرسالة تتميم وختام وتنمية وتطوير و  ،ينما أتىق والعدل وقبول وارد الحكمة من أمطلع الرسالة الاعتراف بالح حيث إن
 وجهتها الحقة لام بل أقرها ووجههاها الإسستقر من خصال أهل الكتاب لم يلغفخصال الخير التي في الجاهلية أو ما ا ،وبيان ضرره

 ا.ولا تلغي الأعراف إلا ما كان فاسدً  ،ي لفعل الضمير الخلقيالأخلاقين الباعث التي تب
 مضاد. تطرف في تتسبب أفعال كردود تأتي المعاصرة القيم فلسفة :السادس المؤشر

 ،الأفعال المضادةأشد ردود  ا وتبنتيظهر في تخبط قيمي جمح برواد المدرسة الفلسفية وخاصة الفلسفات المعاصرة التي ذهبت بعيدً  
يثار امة تعبدية كالإصرانية من أخلاق عوما تبقى من الن ،ولعل تنحي الكنيسة في أوروبا وما قدمته من أفعال تبريرية عصفت بالقيم



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

98 

 

ولقد كان  ،لفلاحينولتعبيد طبقة ا ،والصبر والصفح وما إلى ذلك من قيم كانت توظفها لخدمة طبقتها وطبقة النبلاء والإقطاعيين
ة التي وظفت ا اجتمع ذلك كله في المنظومة العلمانية الشموليا ومذهبً وكل سبب أنتج فكرً  ،ا آخرسفها أمام العلم التجريبي سببً تع

كنيسة الكاثوليكية فأمام ال ،وإمبريالية لتطغى على الدين وقيمه ،والنفعية وما فيها من لذة ،الفلسفة الوجودية وما فيها من حرية
وكل هذا زاد من  ،مام الأرثوذكسية قامت الماركسية المادية وبتطرف نيتشه وخطرات القوة، وأوبتطرف وجودي وقفت مذاهب التحرر

 بعض القضايا المميزة  فيولا يمكن إهمال ردود الأفعال الفلسفية التي تقوم التضاد أحياناً  .ية وسبل معالجتهاالأخلاقضبابية القيم 
في  لإنسانافعل على الماركسية المادية وقيودها للحاجات النمائية التربوية التي يجده  جاءت ردة لوجودية والنفعية العامةفا ،الجوهرية

 بهو الوجودية التي ولكن قد يجده في ،فالتملك والتنافس وحب الزيادة لا يجده من يعيش في كوخ الاشتراكية ،مختلف مراحله العمرية
دان الضمير قيم والذي قررته الملل لينتهي بفق ،وز الوسط الذي قرره أرسطوتنضي النفس فيها فرس الهوى والشهوة وبجموح يتجا

 ومثل هذا ما جرى بين الفلسفات التربوية المعاصرة التي تنتمي إلى نفس عن احترام حقوق وحدود الآخرين. احترام الذات فضلاً 
قدمت  -مثلاً –فالفلسفة البرجماتية  ،طفولةفيظهر في رعاية ال ،حيث يجمح طرف نفعي خاص أمام رواد النفعي العام ،المدرسة

دة فعل مقابلة تراعي ثم قامت ر  ،المجتمع في فترة ما بعد الحرب العالمية على مصلحة -الفلسفة التقدمية-مصلحة الطفل والشباب
اتية وتفسيرها النفعي لبرجملتترك رواد النفعية الخاصة كأضداد و  -الفلسفة التجديدية– عي إلى الاهتمام بالمجتمع ومصالحهالضمير الجم

 دعونا العتيدة، كامبردج في الشباب نحن منا جماعة اعتادت عندما- 1870- السبعينات أوائل في ذلك "كانو .ريينادأمام اللإ

 ينظر وكان نشاطه، أوج في كان عندئذ ريةاداللإ مذهب لأن (،يالميتافيزيق )النادي التحدي سبيل وعلى سبيل السخرية، على أنفسنا

م، 2008)المرهج،  "جيمس عند وليم وأحياناً  مكتبي، غرفة في أحياناً  تلتقي أن اعتادت الجماعة. الميتافيزيقيات كل إلى شديد بازدراء
 لماني هيجلف الأند محاولته الرد على الفيلسو ع" كيركجارد  سيرنالمفكر الدنماركي ويأتي سبب نشأة الفلسفة الوجودية على يد ، (2
 (221م، 1982)قورة،  ...."والذي يعد من أصحاب الفلسفة المثالية في التصورات العقلية ،

 ،شرائع والمللا للبل تتويجً  ؛وما جاءت به التربية الإسلامية من قواعد عامة ومقاصد شريفة لم يكن ردة فعل أمام اتجاه أو مأخذ
م ن  خ ل ق  و هُو   أ لا ي ـع ل مُ )) لقلخفهو أعلم با ،فالمولى تعالى هو من يعلم السر وأخفى ،الأخلاقلسالف المكارم في باب  ومكملاً 

 سن في بنيان الملَة.لبنة الحُ  صلى الله عليه وسلم وكان النبي[، 14]سورة الملك: آية رقم  ((اللَط يفُ الخ  ب يرُ 
  ي.الأخلاق الفعل على الباعثة المعقبات يةابوضب الإضافية المقدمات ضعف :السابع المؤشر

، ثر به من مسلك نظريوما تأ ،فما يقدمه الفيلسوف من مقدمات تتأثر بأسلوبه وطبيعته الخلقية ،إن النتائج تدل عليها المقدمات
لتعبر عن الضمير الخلقي  ،وعود يعين على تفسير الإلزام الخلقي بصورة تيسر تمثله في النفس وتحكيمها لهوما يرمي به من فرضيات و 

وف فالفيلس ،دى الطويلا وفي الميؤدي إلى نتيجة متوقعة لذلك الخلق لاحقً  ،مع غيره امتجانسً  ا يشكل عرفً ا فردياً الذي يترجم سلوكً 
خاصة  ،وقعه غيرهوأمام هذا يغضي من كل ما يت ،يتوقعه انموذجيً  يصدق الفرضيات ويبني لها تسلسلاً الذي يحكم خطرات الرأي فإنه 

 ،فالحسي غير الحدسي ،وهنا تتصادم أنواع المعارف التي تمد الفرد بما يغذي عقله وفهمه بالمعرفة الصحيحة ،له مباشرة اإذا كان مناقضً 
بوات التي تفسر مآل الأفعال تغيب النفعندما  والنفعي يلصق بالناجز المشاهد والضروري. ،المثالي والوضعي غير ،والعقلي غير الطبيعي

ارة الفيلسوف وفي فإنه يظهر التخرص ويظهر في عب ؛وتبادر بباعث قوي نحو الفضيلة ،في مستويات مختلفة تطمئن النفس إليها
يدعمه  اوتجد أن رواد الفلسفة الذين شرعوا الخطوط العريضة والتي تعلقت بمصدر المعرفة وم ،شخصه ما ينبه على حدسياته وتنبؤه

فالحس  ،معدودون وبعدهم طلاب لهم أو مقتبسون لم يخرجوا عن القسمة المعرفية التي استوعبت مسالكهم ؛الإنسانمن جانب في 
  ،ماويةلكن لما لم يكن فيها الوحي والنبوات الس ،والعقل والحدس والعرف والعادة والخبرة وغيرها هي مسارات شكلت تلك المعارف

وظهر ذلك في  ،وما غلب على القائلين بها من إضافات لازمة أو عارضة ،رات والتحقيقات على قدر تطرفهاكان خطأها في التقدي



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

99 

 

فما صدق  ،لعملوعلى الدافعية في الإقبال على ا ،يالأخلاقوهذا أثر على الباعث الخلقي والعمل  ،تصورهم للمعقبات وسير النتائج
 ،فيها أحد أهم المجالات لاقالأخيات من العلوم والتي تشكل لإنسانعند الطبائعيين من نتاج في الطبيعيات فقد أخفق فيه من عني با

- لسفتهالذي يعد ف كانط  إمانويل وكذلك مثلاً  .وهذا هو مكمن التخبط ،ومقابل النبوات اعتمدوا على الحدس والتخمين الذكي
ان والداه ينتميان إذ ك ،نشأ في بيئة متدينة"قد ف ،ي من وجه وللضمير الخلقي كذلك كانالأخلاقهي أقرب مفسر للفعل  -الواجب

ن يؤيد الإيمان بواسطة بد من أ إلى شيعة بروتستانتية تستمسك بالعقيدة اللوثرية، وتؤمن بأن موضع الدين الإرادة لا العقل، وأنه لا
فكما يظهر أن ، (209-208م، 2012)كرم،  "بينما ترى في اللاهوت ، المسيحية إلى أنها تقوى ومحبة للهالأعمال، وتنظر إلى

بفكرها التحرري  والوجودية التي غطت دول الغرب ه من الصواب يرجع إلى تأثره بالدين والنوازع الفطرية فيه.تفسيره للواجب وحظ
ة نصيب الأسد فيه إلى سارتر وما قدمه من فلسفة تحللية أثرت على دول كثير ا مع ظروف الحرب ومشاكله يرجع الذي جاء متوافقً 

ي ولا بما الأخلاقضمير فلا تأبه بوازع ال ،اوتوجه هدم القيم يرجع إلى علمانية يهودية ترى هدم القيم منهجً  ،وتبناها كثير من شبابها
م وآرائهم تر ورواد المدرسة الوجودية وانتمائهم الذي يعكس مقدماتهالعقاد عن سار  وبيّن  ،ية من كوارث مجتمعيةالأخلاقتثمره الإباحية 

 وسارتر، وهيدجر، مارسل، وجابرييل وبرداييف، كيركجرد، أمثال من فلاسفة تحته يضم أنه الوجودية عنوان من وحسبنا" الفلسفية:

، الأرثوذكسية الكنيسة إلى يميل روسي وبرداييف ،البروتستانتية الكنيسة إلى يميل دانمركي فكيركجرد .وآخرين وكرشنامورتي
 الطبيعة وراء موجود كل ينكر أن ويكاد ،الإلحاد إلى يميل يهودي ألماني وهيدجر ،الكاثوليكية الكنيسة إلى يميل فرنسي  ومارسل

 ويجعل النساك تصوف وفيتص هندي  مورتي وكرشنا، الإفراط غاية والإنكار الإلحاد في يفرط "يهودي نصف" فرنسي  وسارتر

 (42م،2012)العقاد،  "الديانات جميع عن بمعزل فيه تتعبد مستقلًا  محراباً  بشرية روح لكل
 لمحاضرة سماعه إلى يرجع الفلسفة إلى اتجاهه سبب نتأثر بأ "وليم جيمسأشهر فلاسفة البرجماتية "ا لبعض وعند البرجماتية نجد تفسيرً 

 رسالة تفسير يوه ،ةمحدد رسالة عليه ألقى وكأنه أثرها على جيمس وليم فشعر مذهبه، فيها يعرض كان الذي بيرس ألقاها فلسفية

وكذلك تأثر تلميذه ديوي يرجع إلى انتقاله من بيئة إلى أخرى  .لمنفعتنا الأشياء مطابقة بأنها الحقيقة جيمس وليم ويعرف، البرجماتية
لتلقي  الدراسة مقاعد لىع الهادئ بالجلوس يؤمنون لا( شيكاغو) في أنهم لاحظ فلقد، ليطال تغييره أصوله ومنحاه السلوكي المعرفي

 ذلك فأثر ،وبلدؤ ا اليدوي العمل للحظة عن يفترون لا فهم ،كبير  حد إلى اليدوي العمل يقدسون كانوا  بل فقط، النظري التعليم
 ،معلمة تشتغل كانت  تيال( تشابمان أليس) زوجته تأثير إلى بالإضافة ..هو النتائج الصواب مقياس بأن يؤمن جعله مما كثيراً،  فيه

)جون ديوي،  خاص بشكل ةوالتربي المعاصرة الحياة بواقع الاهتمام إلى بالفلسفة الاهتمام من فدفعته ،اعظيمً  تأثيراً زوجها وأثرت في
مير الخلقي وتجاوبه مع صوت الض ا في صناعة القيم النفعية البرجماتية التي تتحكم في درجاتهذا التأثر العارض كان سببً ، (م1960

لقية والوجدان حيث تضخمت المنفعة وقيمها على القيم الخ ،ما يغلب على الفلسفة التربوية في أمريكا وعلى أهدافها ، وهوالمشاهدات
ند الاجتماعيين عوما يجده المتتبع عند الفلسفات المعاصرة يجده  .وأن واعظ الله مات في ضمائر الجيل ،وما تقدمه الأديان من معرفة

اجة إليه من ية كافية لإمدادنا بما نحن بحالأخلاقهل معرفة منبع المشاعر : ولنا أن نتساءل أيضًا" ،بصبغتهم الأخلاقالذين صبغوا 
يين الأخلاقسع ية، ولن يكون بو الأخلاقن كافية؟ إذ هنا تكمن المشكلة نا بأن المعرفة بهذا المنبع ستكو ية، إذا سلمالأخلاقالقواعد 

وأي موقف  ؟الأخلاقوما الذي يجب أن أعمله لأكونن على سنن ، الاجتماعيين الإجابة على السؤال الذي يسأله الفرد في تلهف
 (139م، 1949)اندريه كروسون،  أقفه من الماضي؟ وأي قرار حاسم أسير عليه في الحال؟"

وسيره بسيرة  ،النبوات فإن أول ما تقرر هو صدق النبي بالمعجزة الحقةوإن النظر إلى التدرج في المقدمات والمعقبات فيما جاءت به 
وفيها  ،الإحسان ،انالإيم ،الإسلام :لثلاثةاثم تقررت الأصول العامة التي تسمى الأصول  ،ومعرفة أصله وفصله وطيب أرومته ،العدل

و السلطة الإلهية ه الأخلاقفي الإسلام فإن مصدر "ــ فثم تتالت الشرائع والحدود  ،كل يوم تتكامل  ،ق الملية والشرعيةمعالم الأخلا



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

100 

 

ثم تجلت المعالم الواضحة التي تصاحبت فيها الحركة العلمية الفكرية مع الشريعة الحاكمة وسارت ( ، 32، ه1393) دراز،  "العليا
 جيل الصحابة وفي ،والتربويي الأخلاقوفي الأندلس مثال حي على درجات الرقي  ،عاش بذلك أجيالو  ،ا إلى جنب في تناغمجنبً 

، فهو من ويذكر من الترغيب والترهيب ما يثير دافعية العمل والموعد الله ،خلاق الفاضلةيجري بالأ صلى الله عليه وسلم فكان النبي ،معالم اتباع النبوة
 :لنفوس والضمائرا وأن التعيير إلى الأفضل مرهون بالتغيير في ،أنه ينزل رحمته وخيره وفضله على عباده إذا استقاموا ذكر في كتابه

ه م  )) وُا  م ا بأ  نفُس  اً نّ ع م ةً أ ن ـع م ه ا ع ل ى ق ـو م ٍّ ح تَى يُـغ يرّ  وقال ، [53]سورة الأنفال: آية رقم  ((يع  ع ل يم  الَلَّ  سم   و  ذ ل ك  بأ  نَ الَلَّ  لم   ي كُ مُغ يرّ 
ُ م ا ب ق و م ٍّ ح تَى : ))تعالى ه م  إ نَ الَلَّ  لا  يُـغ يرّ  وُا  م ا بأ  ن ـفُس  فضمائر النفوس وكمائنها هي محط نظر الله ، [11]سورة الرعد: آية رقم  ((يُـغ يرّ 

 قلوبكم ولكن ينظر إلى ،إن الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم» :صلى الله عليه وسلم قال رسول الله أو شر. تعالى وسبب في ما يتوقع من خير
 (2564، برقم 1193ه، 1427)مسلم،  «وأعمالكم

 الثاني المبحث
 الفلسفية التوجهات بين الخلقي الضمير معالم

 الخلقي الضمير لمفهوم الفلسفية ةالمعرفي الامتدادات :الأول المطلب

 ،اا موضوعيً يصً ويشخص المذاهب الفلسفية تشخ ،ة ممكن ويسيرأية في ضوء الوعي بامتدادها المعرفي وظروف النشالأخلاقالمسألة  إن 
يها من منظورها ويظهر كذلك نظر التربية الإسلامية إل ،ثم تجلياتها المعاصرة ،ويبين الخلل الذي يرجع إلى الأوهام التي وقعت فيها

ء بعد ن انحدارها عبر حضارة اليونان جا، وإية قديمة قدم الديانات وتنوعهاالأخلاقالمسألة إن و .الملي وكيف تنامت تلك المعرفة
الأعراف وجاءت الديانات المتعاقبة والفلسفات و  ،للاستجابة وبقيت الغرائز الفطرية القادح القوي ،لاحقتحضارات ونبوات ت

 ،لبيئاتوالذي يشكل المنظومة المعرفية المرجعية لأحكام الضمير وتجاوبه في تلك ا ،ي فيهاالأخلاقوالقوانين لتشكل الجانب التنموي 
لذلك فإن " ،الصوان الذي تبرز فيه السجايا الفطرية وتتجسد حسب ما تيسره البيئات وهذا ينبه على أن الرسالات السماوية هي

 (58م،1993)حلمي،  "ية الصحيحة للفلاسفة ما هي إلا صدى بعض رسالات الرسل والأنبياءالأخلاقالنتائج 
متأرجحة  ارفة ولدت قيمً من مع الخلقيسطوري للعلاقات الاجتماعية وما قام عليه توجيه الضمير اليونان بعد تفسيرهم الخرافي والأف

وأقر بعدم التعدد  ،الفعل قوية بعد أن نشأ علم المنطق والفلسفة التفسير من آلهة متعددة جاءت ردة وتبني هذا ،تأرجح الوهم والخرافة
لك المعرفة متداد توا ،خارج الأخلاقثم تلميذه الذي خالفه في ذلك وقرر أن  ،الأخلاقثره في أتي دور العقل الذي قرره أرسطو وألي

مما شكل  ،لاطونآخر وتبني في ظروف إقطاعية ناسبت الطبقية التي رآها أف ثم تجليه ليحدث تحولاً  ،عبر محطة المسيحية الكاثوليكية
بين النظريات الصلة   تنقطعولم ،تذمر من موقف الكنيسة ومن جورها ومن سياسة التبرير لجور الإقطاعيين والكردينالات اجمعيً  اضميرً 

اعتباره أن أسمى الخيرات  وأقر زينون في ،الرواقية ىطقد ترسم خُ  ية عند اليونان وبين فلاسفة أوروبا المحدثين، فإن ديكارت مثلاً الأخلاق
على  داتنا، ولهذا فإنه كان يرى أن التغلب على هوى النفس أمر أسبق من التغلباهي ممارسة الفضيلة، لأن الفضيلة تتوقف على إر 

 الإنسانقد أن آراء وأن يروض نفسه على أن يعت ،لمرء بذل جهده في تغيير رغباته بدلًا من تغيير نظام العالملالحظ، وأنه ينبغي 
 (270م، 1945ا. )أمين، اره هي كل ما يملك في هذه الدنيوأفك

ليست إلا  عند ديكارت الأخلاقعند ديكارت وبعض الفلاسفة الآخرين، تؤدي إلى القول بأن " الأخلاقة المقارنة لمعالم إن النظر 
لغة  عند كانط إلا أخلاق الرواقيين في الأخلاقوما  ،الرواقية، وما مذهب سبينوزا إلا المذهب الرواقي في ثوب ديكارتي الأخلاق
 (58م،1993د. )حلمي، لا مذهب الأبيقوريين في ثوب جديوما مذهب المنفعة إ (233م، 2012)كرم،  جديدة"

ية التي الأخلاقالمعرفة  قيوهل تل ؟المعرفية التي تعد الرافد للضمير الخلقي الأخلاقالمعرفية التي تشكل منظومة  هامتدادات والسؤال ما
  أم مبتدأ منشأ؟وهل كان مقتديا مستهدياً  ؟سبقته بنفس تلقي الفلاسفة القدامى والمعاصرين لها



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

101 

 

رسالة فقد دعا إلى هو من يبلغ ال صلى الله عليه وسلم فلما كان النبي ،إن النبوات لها نمطها الخلقي الرباني الذي تتابعت عليها غاياتها ومقاصدها
اءت في نظم ربانية مصدرها واحد فقد ج الأخلاقولما كانت تلك  ،وتمثلها في خلقه وهديه وسمته فهو القدوة والمثال الأخلاقمكارم 

ثم إن هذه  ،وبنسب متفاوتة حسب استجابة من بعث فيهم ،تتجلى أوضح ما يكون في النبي وحوارييه وفي من حوله ،واحد متسقة
ا بما قذفه مستعينً ل ويأتي النبي بعد الآخر يجدد العهد بالمثا ،الرسوم الخلقية العامة تقل مع خفوت المثال في قلوب الأتباع ومن بعدهم

فبعد أن ذكر خبر طائفة  ،صلى الله عليه وسلم وهذا المعنى المطرد يشير إليه أمر الله تعالى نبيه ،وبما أثره الناس من بقايا النبوات ،الله في الفطرة من خير
اهُمُ اقـ ت د ه  قُل )) قال تعالى: ،من الأنبياء وأثنى على هديهم ل ئ ك  الَذ ين  ه د ى الَلَُّ ف ب هُد  أ لُكُ أوُ  ر ى لَا أ س  راً إ ن  هُو  إ لَا ذ ك  م  ع ل ي ه  أ ج 

 [9سورة الأنعام: آية رقم ] ((ل ل ع ال م ين  
ي يواجه عبارات ارتدادية فجة تكبت ما فيه من نداء الفطرة التي تظهر في الرحمة واللطف والإحسان الأخلاقولقد كان الضمير 

بل وتختلج  ،ك من التصرفات الفجة التي كانت تصبغ العلاقات الاجتماعية والأسريةولا أدل على ذل ،والعدل وغيرها من الخصال
في مخرف تمر أو سبق ف ،فدفن البنت حية وشراسة في تضخيم الذات مهابة سوط العار وعبية وحمية تخنق الأنفاس ،الضمير الفردي

ثم جاءهم (، 3036، رقم 887ه، 1423)البخاري،  "جاهلية وشر" :فقد كانوا كما قال حذيفة ،حافر تسحق الأنوف الحمية
 ،وسالت الدموع من أجلاف كان شعارهم ترُهب خير من أن ترُحم ،الخير فرفهت النفوس وودعت وأنست بالسلامة واللطف والرحمة

 الباطن صفاء.ر كفالظاه ،ا من النفاقوجاء الإفضاء بشجون الضمير وبثه وقيامه بتوجيه السلوك والمجاهرة بتلك الدخائل خوفً 
وجاء بنفس  ،ت إليه المكارمتناه فكان مثالاً  ،فزكا سمعه وبصره وجوارحه ظاهره ومخبره ،بالخلق العظيم صلى الله عليه وسلم ولقد متع الله تعالى نبيه

 بعثت إنما):  الله رسول قال :قال رضي الله عنه هريرة أبي عنف ،الأخلاقالمهمة التي عليها من سبقه وهي تكميل وتتميم مكارم 
اعظ الله الذي كان يبعث فلما خفتت أنوار النبوة ضعف و  ( ،2349، رقم 1/464ه، 1408)الألباني،  (الأخلاق صالح لأتمم

ع عنه أدران يزكي الباطن ويدف صلى الله عليه وسلم فكان النبي ،يةالأخلاقجاء دور النبي ليظهر ما انطمس من رسوم الشرائع  ،على الفعل الخلقي
س  )) :قوله تعالى متأولاً  ،بباطن الناسالأزدواجية التي كانت حديثة عهد  ط ن هُ إ نَ الَذ ين  ي ك  ز و ن  بم  ا  و ذ رُوا  ظ اه ر  الإ ثم   و با  بُون  الإ ثم   س يُج 

انوُا  ي ـق تر  فُون   به ويربي عليها أصحا الأخلاقفينهى عن رسوم الجاهلية وشعائرها الباطلة ويوجه ، [12]سورة الأنعام: آية رقم  ((ك 
ه بالباعث الرباني الذي يطهر ويزكيه ويحلي -بمعنى الغاية هنا- فيخلي ما تعلق بالخلق من شائبة الباعث ،وبعملية التخلية ثم التحلية

 في انتك الكرم مزية" :فمثلاً  ،الضمير من أدران الرياء والنفاق وغيرها من أدواء الباطن الذي يخون صاحبه في ترجمة الضمير عنه
 ينحر به ما ليجمع ابعضً  بعضهم وليرابي الميسر، في ابعضً  وليقامر بعضهم الغارة، في بعض على بعضهم العرب ليعدو ذريعة الجاهلية

 المجتمع تكملة لنسيج الكرم ليكون الفضول، وبذل الحلال كسب الإسلام علمهم ،الشعراء فحول ثناء الق رى وينال نار ويوقد الجزر

 أعداء على ابأسً  فأصبحت الإسلام رفعها والمبارزات والتناصر، الحروب في تستنفد كانت التي العربية الشجاعة وهكذا .الأخوي

 -لقومية اليوما العصبية حضيض- القبلية العصبية حضيض من الإسلام رفعها الضيم، والأنفة وإباء الحرية شيمة وهكذا، يةالإنسان
 (13-12م، 1995)ياسين،  ورسوله" بالله العزة ذرى إلى

وكذا الفلاسفة فيما  ،الذي يجلي الجانب الملي الذي التمسته من بقايا أهل الكتاب ورثت المكارم من الالتقاء لتوافقفالجاهلية إنما  
لكن يبقى  ،التمسوه من بقايا الديانات إضافة إلى الجانب الجبلي العصي على التغيير الذي ينهز الضمير ويحركه إذا ما قدح السبب

في لبنة  صلى الله عليه وسلم نبيالتي لخصها الو  ،هي المفصح عن الفرق وعن الصلةالجانب الشرعي الذي تظهر تجلياته في مهمة الشرع الإسلامي 
ها وأحسنها إلا موضع ا فأكملمثلي ومثل الأنبياء كرجل بنى دارً ) :صلى الله عليه وسلم قال النبي :قال ،رضي الله عنه عن جابر بن عبد الله، فالحسن

 (3534، برقم ه1423)البخاري،  (الناس يدخلونها ويتعجبون ويقولون لولا موضع اللبنةلبنة فجعل 



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

102 

 

لكنها نقلت  ،رقيةلاب لبقايا الملل الشفية عبرت عن عملية استجوهذه العناية جاءت في حقبة قد تجلت فيها محددات سابقة فلس
ما جاء في الفلسفة  :ومن تلك الملاحظات المنبهة على الفرق ،بعد تجلي المثال ووضوحه في جزيرة العرب وفي بلاد الفتح الإسلامي

 ، طرفي الخلقوالوسط هنا نسبي يظهر بين ،والوسط هو المحمود ،يرى أن الخصلة الخلقية تدور بين طرفين حيث ،ية لأرسطوالأخلاق
لنقطة الوسط بالنسبة إلى شيء ما، هو ا أن "أرسطو أيضايرى  و ،فما بين الشجاعة والتهور والكرم والإسراف يكمن الوسط المحمود

، فالوسط هو الذي الإنسانأما بالإضافة إلى  ،التي على بعدين متساويين من كلا الطرفين، والتي هي واحدة بعينها في كل الأحوال
 (275-1/250م، 1934أرسطو، ) يعاب، لا بالإفراط ولا بالتفريط"لا 

لق من المسلمين إلا أن التحقيق الأقعد والأوفق لأصول الشريعة الذي يظهر تميز الخ وهذا التحقيق وإن ظهر في كتابات التربويين
النبوي عن الفلسفي من منظور إسلامي هو ما ذهب إليه من انتقد هذا التحقيق وما فيه من صبغة العلوم الطبيعية كالحساب 

الهندسة والحساب؛  بنا إلى مقياس للأخلاق شبيه بمقاييسحيث يجلي ذلك العقاد بقوله: "ومذهب الفلسفة اليونانية ينتهي  ،والهندسة
ان المطلوب من التخصيص، وقد تصدق هذه الفلسفة إذا ك العليا على الأخلاقفي  العوامل النفسية والقيم الروحية، عن تقدير ابعيدً 

ا مذموم ومتروك، إلا أننا لا بلين كلاهمأن يختار بين رذيلتين محققتين، فإنه في هذه الحالة يحسن الاختيار بين طرفين متقا الإنسان
، وإن انقول مع ذلك: عن الكرم نقص في رذيلة البخل أو نقص في رذيلة السرف، ولا نقول مع ذلك: إن الكرم إذا زاد أصبح مسرفً 

درجة من  االكرم أبدً  ولا يكون ،قليلًا  ا، والنقص في السرف سرفً اكبيرً   ابل تكون الزيادة في الكرم كرمً  ،االسرف إذا نقص أصبح كرمً 
درجات السرف، ولا البخل درجة من درجات الكرم، بل هي أخلاق متباينة في القيمة، يتقارب الطرفان فيها أحدهما من الآخر؛ 
ولا يتقارب الطرف من الوسط كما يظهر من قياس الهندسة أو قياس الحساب. ولقد رأينا في مباحث العلل النفسية التي كشفها 

طبع إذا هو آثر عن الاعتدال في ال الإنسانعلم الحديث أن الشذوذ يقرب بين المسرفين والبخلاء في أعراض متشابهة... ولن يشذ ال
 .(286-285م، 2012)العقاد،  "أن يذهب في كل فضيلة إلى نهايتها القصوى

لما له من ضرر في  يزهد في اتباع المنهج الفلسفيو  ومصادرهاية الأخلاقإن دراسة تلك الامتدادات ينبه أهمية التميز بين أنواع المعرفة 
الفلسفة  فإن الخوض الفلسفي لعلماء المسلمين أدخلهم في لجة قللوا فيها من الفرق الجوهري بين ؛يالأخلاقالتقدير والتحقيق للباعث 

 عبارة وفي، ييهي ويحالأخلاقي يحرك الضمير )واعظ الله( الذ :وبين الدين من حيث المصدر مما أذهب العنصر المهم في دراستنا وهو
 الفلسفية والمناهج الكلامية الطرق تأملت لقد: "قال حيث ،وشراكة اقتباس من فيه واأخطئ ما بيان الرازي عمر بن محمد الله عبد أبي
 (8/91ه، 1413)الإمام السبكي،  "القرآن طريقة الطرق أقرب ورأيت ،غليلاً  تروي ولا ،عليلاً  تشفي رأيتها فما

وإن التحولات الفلسفية التي صاحبت فكر علماء المسلمين خلطت الحابل بالنابل عندما أغفلت هذا الموجه المعرفي المهم الذي يعد 
ذهن  "ففي ؛جورافسكي عن مشهد العربي بعيون غربية بعد الوقوف على التلفيق السابق يعبر حيث ،بين الوضعي والرباني فيصلاً 

وبالنسبة  ولى،مين كأمة متفلسفة بالدرجة الأالأوروبي المثقف )في القرنين الثاني عشر والثالث عشر للميلاد( صورة راسخة للمسل
أن  -ى هذه الفرضيةبناء عل–وقد تخيل  لكلمة )فيلسوف(، ا(، من حيث المعنى الجوهري، معادلة تمامً فإن كلمة )عربي، لأبيلار مثلًا 

 من أي بلد إسلامي، افة الدائمة مع المؤسسة الدينية الأوروبية، يمكن تأصيلها وتنظيمها، وبالتالي توجيهها، انطلاقً صراعات الفلاس
ء المسيحيين(، )أعدابقوت يومه فقط، حتى وإن كان وسط يمكن أن يعمل في هذا البلد )الإسلامي المتفلسف( ولو  اوأنه شخصيً 

 (61، 2000، )أليكسي جورافسكي ولكن بشرط أن يتمتع عندهم بوضع رسمي"
وإن ما جلاه الفقهاء من بصائر في التحصيل والتقرير الفقهي فيه ما ينبه على وضوح الامتدادات المعرفية واطرادها عندهم جيل بعد 

وفي  ،دلال لهاوالاست ،يةالأخلاقجيل مع نظر تكاملي شامل تؤدي فيها الحواس والخبرة والوجدان والعقل دورها في تصور المسألة 
 ،-ضمير–ي المعرفية والوجدانية والمهارية مندمجة مع بعضها في نفس الفاعل الأخلاقالتنزيل والممارسة التي تعبر عن عناصر الفعل 



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

103 

 

يل في الفرق بين ابن القيم في التفص وأوضح .االفقهاء علمً  يحتسب على من أغرب فيه أدنى ي عن وعيالأخلاقفهو يمارس شعوره 
الكتاب  :فالأول؛ ادةعالشارع والثاني يعلم بالحس أو الخبر أو ال فالأول متوقف على" :ة الحكم وبين دليل وقوع الحكميليل مشروعد

فيه إلى  مثل العلم بسبب الحكم وشروطه وموانعه فدليل مشروعيته يرجع :والثاني، والسنة ليس إلا وكل دليل سواهما يستنبط منهما
، ه1416القيم،  )الإمام ابن"عيرجع فيه إلى أهل الخبرة بتلك الأسباب والشروط والموان هأهل العلم بالقرآن والحديث ودليل وقوع

ع فيه إلى وسائل جودليل الوقوع ير  صلى الله عليه وسلم رسولهي هو كتاب الله تعالى وسنة الأخلاقوعليه فمصدر واعظ الله في الفعل ، (4/820
 .فلسفي ي وسيلة معرفة أخرى كوجد الضمير أو قياس عقلي أو تخييلليس للمستهدي أن يعارض المشروع بأوعليه ف ،المعرفة الأخرى

 التربوية. يالأخلاق النمو ومطالب الخلقي الضمير :الثاني المطلب

 ،اعية وصحيةبمطالب التربية النمائية وتناوب على هذا المطلب بقية المجالات بين نفسية واجتملقد اهتمت الفلسفات التربوية المعاصرة 
درسة السلوكية والمعرفية فكانت الم ،وحاولت مدارس علم النفس في تفسير السلوك بغية تحديد العوامل المؤثرة في تنميته وتوجيهه

 ،نسية وفسرتها ضمن مراحل عمرية تحت غلبة معامل الجالأخلاقكام وسبقها مدرسة التحليل النفسي لفرويد التي تناولت الأح
المثالي الذات  حيث "يتشكل الأنا الأعلى من جزئين: ،ويظهر الضمير في مدرسة التحليل النفسي التقليدية كقسيم للذات المثالي

ى ية فيشعر بالارتياح أو التأنيب علالأخلاقفالضمير يطمح إلى المثال في أحكامه ، (24، 2007)الشوارب والخوالدة،  "الضميرو 
كل "بأن ،يلأخلاقاويفسر دوركايم ما يمكن أن نسمية ترجمة الضمير السلوكية أو الفعل  حسب المقاربة أو البعد من الذات المثالي.

 (47م، 2005)إميل دوركايم،  "وتقييمًا لنزوع خاص -وكبتًا لشهوة ما  -فعل أخلاقي يتضمن مقاومة نبديها لميل معين 
إن أي دولة  ،ضويأن يحتفظ بتوازنه العقلي والعأن يفرض على نفسه قاعدة داخلية حتى يستطيع  الإنسان"يجب على  :كاريلويرى  

إن ، (152، 1980)ألكسيس كاريل،  "الأخلاققادرة على فرض القانون على الشعب بالقوة، ولكن لا تستطيع أن تفرض عليه 
ات وبلورتها إلى ينبه على ذلك تحليلهم للقيم التربوية وتحويلها إلى موضوع ؛منحى آخر عند التربويين يأخذ يل تربوياً ترجمة كلام كار 

 ،الإنسان به يولد فطري استعداد لأنه تربيته يمكن الضمير أن العلماء من عدد "يرى :حيث ،معارف وانفعالات وسلوك يمكن ضبطه
 بل ثابتة غير الضمير أحكام كما أن ،والانفعالات والعواطف السيئة، والعادات الذاتية بالمنفعة التأثر بسبب ينحرف أن يمكن هذا ومع

، (498-497م، 2005)مراد، ".للأخلاق اأساسً  يكون لأن الضمير يصلح لا ولهذا ،لآخر مكان ومن لآخر زمان من متغيرة هي
لا تقبل التغيير لبطلت  الأخلاقلو أن " :(3/55، ه1402) الغزاليالإمام  وهذا ما أكده، الأخلاقوهذا فرع عن القول بتربية 
 ."الوصايا والمواعظ والتأديبات

زاد تفسير  ي كبياجيه، وكولبيرج، ورستالأخلاقإن تطورات علم النمو وما قدمه علماء النفس التربويين من تفسير لمراحل النمو 
لتربويين في تحديد وقدم نتائج جيدة ل يالأخلاقا وقرب عبارة مطابقة للتعبير عن العوامل المؤثرة في الفعل ي وضوحً الأخلاقالفعل 

لدى طلاب مراحل التعليم  يالأخلاقوكذا في تصور المعرفة المناسبة التي تعين على تربية الضمير  ،الأهداف المجالية الوجدانية المجالية
عرفية بين تجريبية وإن تفاوتت البحوث التي أثمرت تلك التفاصيل الم ،وذلك لا يمكن تجاوزه بحال ،لفةالعام حسب فئاتهم العمرية المخت

 ،رها وأطوارهاأو اجتماعية تعتمد على الملاحظة للظاهرة وتطو  -الإنسانيعلى ما في التجربة من قصور في المجال –تقوم على التجربة 
 إلا أنه ينبغي التنبيه على أن التربية الوجدانية التي تتعلق بالضمير الخلقي يبرز فيها ثلاث عوامل تشكل بوحدته المنظومية الفعل

 :وبصورة مناسبة الإنسانوالتي تبرز في كل مرحلة من مراحل نمو  ،يالأخلاق
و موقف ما أو الاتجاه والميول الإيجابية المناسبة تجاه قضية أية وعلى تغذية الأخلاقالمعرفة وهي التي تعين على تكوين الأحكام  -أ

 ،لزام الخلقي النظريوهذه المعرفة تشكل الإ ،أخلاقية قيمية ن الباطن والباطن يحتاج إلى تزكيةالسلوك ترجما حيث إن ،تجاه خلق معين
 ذكره. وهنا تتنوع الصبغة العامة للمعارف كما سبق ،ا تنبثق من سياسة التربية العامة التي تمثل البيئة الحاضنةحيث إنه



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

104 

 

كالرحمة أو النجدة أو الكرم   نحوها اإيجابيً  االخلق أو القيمة التربوية وهي التي قد يتمثلَها المتعلم أو يحكم عليها أو يكون اتجاهً  -ب 
 نحوها. اسلبيً  اوغيرها من المكارم أو الرذائل التي ينبغي تركها وتكوين اتجاهً 

عوامل ينبغي وهذه ال، السلوك وهي المهارة المناسبة التي تحكي وتترجم عن نضج الضمير الخلقي ورشد النفس أو ضد ذلك -ج
 من عدمها وإن ي المترجم عن حيوية الضميرالأخلاقتنميتها بصورة تكاملية ومنظومية ولا يتصور عزل بعضها عن الآخر في الفعل 

المجالية  وتنوع مطالب النمو لكل فئة عمرية ينبه على منظومة من موضوعات التربية ،فة للإنسانالتباين بين الفئات العمرية المختل
حيث  ،يتحسن فالمعرفة تتجدد والخصال تتنامى والسلوك ،التي تتطلب دخول تلك العوامل فيها وبصورة متوائمة مع المرحلة العمرية

 .الدينيةو  الانفعاليةو  الاجتماعيةو  العقليةو  الجسميةو  يةالأخلاقالخصائص يظهر النمو في 
بق بيان ما عليها الفلسفات من وقد س ،في العملية التربوية وتؤثر في الضمير الخلقي وتربيته تلك الخصائص متداخلة يصعب أن تجزأو 

 ،الحاجات النفسية والتربوية  تلبيةفي امهمً  اضبابية في مفهوم الضمير وبواعث الالتزام الخلقي والقطيعة بين مصادر المعرفة التي تعد مطلبً 
 حين ،اخاطئً  اوضعً  المشكلة وضعوا "ذلك لأنهم يةالأخلاقمبحث القيمة هو ما يُختزل فيه الحديث عن مشكلة المسألة  حيث إن

 ؛(46م، 1981)قنصوة،  خالصة. موضوعية أو خالصة ذاتية إما تكون أن بد لا أنه افترضوا ذاتية؟ ثم أم موضوعية القيم هل :تساءلوا
 على قاصرة علهاتج ولا ،وحدها الأفعال على الأفعال مثلاً  خيرية تقتصر فلا ،امعً  الرأيين تضم وأرحب أوسع نظر وجهة هناك إذ إن

 (722م،2012، عبدالحميد)ا. معً  الخاصيتين أنها تحمل شك فلا وحده؛ الإنسان
لخلقي وتعاطيه مع التي تؤثر على الضمير او  وهذا الحكم الاستباقي أثر على تصور القيمة باعتبار الحاجات النفسية عند الذاتيين 

 أي نصف نحن" أنصار هذا الرأي يذكرون ، حيث أنأو التأنيب ، والذي يثمر الرضاهلأدائ اوتقويمً  ا وتمثلاً ي تقييمً الأخلاقالفعل 

 تلك هي قيمة الأشياء وأعلى ."فيه مرغوب" أو "قيّم" أو "خير" بأنه ،لنا مصلحة تحقيق على يساعد أو حاجة يشبع أو يرضى شيء

 .حاجاتنا أقوى من ترُضى حاجة أو نحو، أفضل على حاجاتنا تشبع التي
فالقيمة ترجع  ،اللوحة هذه خارج امطلقً  لها وجود لا التي القيم عن لنا تكشف حساسة لوحة تشبه ورغباتنا ميولنا فإن المنطلق هذا من 

 على قدرته الموقف أو الشيء فقد كلما أنه ذلك على "ويترتب، إلى الذات لا إلى باعث خارجي يكمن في القيمة أو في الآمر بها

 أذهاننا" في إلا توجد لا القيمة أن شواهد على الذاتية النظرة صاحب منها يتخذ الأمور هذه كل .اأيضً  قيمته انعدمت ،إرضائنا
 فرد لآخر، من يختلف لا ،ذاتها الأشياء طبيعة في كامن الخيرأن " للقيمة النظرية الموضوعية أنصار يرىو ، (721م،2012، عبدالحميد)

 أو التربية أو البيئة تمنعهم فقد ،والجماعات الأفراد هم يختلف فحسب الذي لكن مكان؛ إلى مكان من ولا عصر، إلى عصر من ولا

وهذه النظرة التجزيئية تؤثر في ، (720م،2012،  عبدالحميد) "بالقيم نسميها التي الخصائص هذه إدراك عن المحيطة بهم الظروف
عية والاستعداد هما ، والدافوتقلل الاستعداد للتعلم والتربية من جهة دون أخرى ،الدافعية نحو التعاطي مع القيمة من زاوية دون أخرى

  العملية التعليمية ونجاحها في تحقيق الأهداف التربوية. ركنا
ير أو تقدير نه يعتمد على العقل أو الضمفمن يقول بذاتية القيمة فإ الأخلاقوإذا رجعنا إلى الإلزام الخلقي كعنصر مهم في العمل 

لتي تقوم عليها وسد الحاجات ية االأخلاقلأحكام وهذه لا تفي بالمعرفة التربوية الوجدانية المطلوبة لتحصيل القيم للتفاوت في ا ،اللذة
 الي:للت ي للضميرالأخلاقا للمعرفة التي تجسد الفعل ا للإلزام أو مصدرً فلا يمكن اعتبار العقل مصدرً  ،التربوية

صياغة كلياتها  مه النفوس من تعقيدات يقف العقل أماوما تجيشالعقل قد يغطي المعرفة الخلقية في جانب الظواهر لكن الباطن : أولاً 
وعليه فأحكامه  ،تجاهات التي يصعب ضبطها بقاعدة كليةجانب فيه يتعلق بالميول والا الأخلاقو  ،اوبناء تعميماتها المعرفية عاجزً 

 ظاهره وجزئية.



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

105 

 

الخاص والعام لها للجهل ية وخطوط عمالأخلاقالتفاوت النسبي في العقول وأحكامه باعتبار البيئات تحول دون ضبط المفاهيم : ثانيًا
 بالعوامل الضابطة التي لا تستوعب الأحوال والأزمان والبيئات التربوية المختلفة.

ك الوهم حصول ويصدق في ذل ،ا للهوى واللذة كما ظهر من النفعية الفلسفية ومذهب اللذةالعقل قد يرجح أو يقرر تبعً  ثالثاً:
اهر في النزعة وهذا ظ ،مع أن هذا قد يكون فيه إجحاف بالحاجات العامة ،اسالكفاية المناسبة من السعادة الظاهرة التي تطالها الحو 

لا يجب في  لو رحنا نتعرف منه ما يجب وما" مثلاً في تحتاج على شمول النظرة لبقية مطالب النمو. الأخلاقالفردية ومطالب النمو 
 "لفضائل الحد الذي يمكن معه إباحة الرذائل وتجريم اتفاصيل حياتنا اليومية فإننا سنواجه بركام هائل من الأحكام المتناقضة إلى

 (357-356ه، 1414 وآخرون، عبدالظاهر)
 ،نفعالي والدينيي والالاقالأخنا ذلك بالمراحل العمرية المختلفة تبين لنا بعد العقل كمصدر معرفي مستقل يلبي مطالب النمو ر وإذا قر 

فهي لا تحقق مطالب النمو  ،وكذا اللذة فإنها تجمح بجموح الرغبة وتنزع إلى الأنانية التي تشكل رذيلة تحول دون تربية الضمير الجمعي
 ع منه من نفع خاص.فهم يرون أن النفع العام إنما لما يتوق "بنثام"  حتى في ضوء ما أقره أصحاب المنفعة العامةالمتوازن والمطلوب تربوياً 

كمظهر فة المعاصرة  دول الغربية في الثقافإن استعماله في ال "بطلر"ظهر عند فلاسفة القيم كما قال به فقد ا الضمير فكما سبق أم
 ،عنه ي بديلاً حيث جعلوا الإحساس الداخل ،ا عن الدينمن مظاهر الروح العامة للنهضة الأوروبية التي اتجهت بفكرها وسلوكها بعيدً 

ير كإلزام خلقي هناك جملة من الأسباب التي تنحي الضم و ،وينهى عن الثاني ،إلى الأول ، ويدعوفهو يتولى التمييز بين الخير والشر
 وهو في مقامنا كذلك مصدر معرفي موجه للفعل الخلقي ومقرر للقيم نختصرها في التالي:

كون عامة وكلية والنسبي لا يمكن أن ت، والشر في مجال العمل المهنيتصور أن الضمير مكتسب من البيئة يؤدي إلى نسبية الخير ـ 1
ولعل الدليل على نسبية الضمير وتغيره وجود ذوي الضمائر المريضة الذين يقترفون الآثام والشرور ، م(2005)عبدالرحيم،  ومطلقة

س ر ين  أ ع م الًا قُل  ه ل  )) لقرآن الكريم إليهم بقوله تعالى:وقد أشار ا ،زاعمين راحة الضمير لأ خ  الَذ ين  ض لَ س ع يـُهُم  في  الح  ي اة   * نُـنـ بّ ئُكُم  با 
عًا نُون  صُنـ  ن ـي ا و هُم  يح  س بُون  أ نَهمُ  يُح س  "الناس في كل العصور وفي كل الأقطار يستشيرون و، [104-103]سورة الكهف، آية رقم: ((الد 

 يظهر ا لبعض النفوس الإصلاحية والمخلصة في عصر خاص لاوخيرً  لأن ما يظهر عدلاً  اا واحدً نً ا لحنها لا تسمعهم جميعً ضمائرهم ولأ
 (15م، 1969)إبراهيم،  ا لنفوس أخرى"ولا خيرً  عدلاً 

اء في معجم ومما يقرر ذلك أنه ج ،ا للأخلاق المهنية أو غيرهاا ومعيارً فكيف نعتمدها منبعً  ،أحكام الضمير مبهمة لا وضوح فيهاـ 2
يكون  فكيف .ختلفة من وضوح وغموض وريبة وخطأا للأحوال المأوصاف تقترن به تبعً ( 213-212/ 1، 2001))لالاند( 

ه د، وان كثيرا من الأفعال تحتاج إلى تحليل واستدلال لمعرفة ما إذا كانت خيرا أو شرا ومن ثم لا يكفي الضمير وح؟للخير والشر امعيارً 
 م(2005)عبدالرحيم،  لمعرفتها

 م(2005أن الضمير المطلق النسبي متغير، ومن ثم لا يمكن تأسيس الأخلاق على النسبي المتغير )عبدالرحيم، ـ 3

 وإذا تبين لنا أن أهم عاملين يتعلقان بالتربية الخلقية فيهما ضبابية في الفلسفة الخلقية المعاصرة وضعف في التجاوب مع مطالب النمو
ة تخدم القيمة والقيمة فالمعرف ،اأو اعتقادً  أو فعلاً  هو نتيجة لهم سواء كان قولاً  -السلوك–عامل الثالث فإن ال ؛اي وغيره تبعً الأخلاق

فإذا تخلفت المعرفة ومصدر الإلزام الخلقي وتوهمت القيم في ضوء المعرفة كان الضمير الخلقي في حالة من الارتباك في  ،تخدم السلوك
وعليه  ،وكان أقرب إلى النزعة السكونية أو اللامبالاة التي تعد صورة لضعف تلبية مطالب نمو الضمير الخلقي ،التعاطي مع الوقائع

 دين وغيره من مطالب النمو التربوية.يتفرع النمو الانفعالي والت
 التربوي القيمي الفلسفي والتحول الخلقي الضمير :الثالث المطلب

ة التي لا يمكن أن تنبه على التحولات الفلسفي -سبق ذكرها- الضمير الخلقي عند الفلسفاتمفهوم باين وضوح إن جملة مؤشرات تُ 
لقسمة أن تستوعبها وتأثره بمصادر المعرفة التي لا تأبى على ا ،يالأخلاقوذلك لمحدودية العوامل المؤثرة في الفعل  ،تخرج عن دائرة الحصر



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

106 

 

وتحدد التنقلات والتحولات المرحلية التي تنبه على التفاوت بين تناقض واتفاق نسبي أو تطور مرحلي وتتابع يمكن رصده وإظهار 
وأعلم بضعفها تها ومن هو أعلم بهداي ،بارئهاو  بوات كمرشد رباني يشكل حلقة الوصل بين النفسنموذجه الجامع الذي يفتقر إلى الن

ي ن  } :قال تعالى ،وبما يناسبها د  ي ـن اهُ النَج  نس انُ ض ع يفًا}[ ، وقال تعالى:10]سورة البلد، آية رقم: {و ه د  ية ]سورة النساء، آ{و خُل ق  الإ 
 .وبين ما يشقي وما يسعد ،وأعلم بتقلبها بين أحوالها المختلفة بين لوامة وأمارة ومطمئنة [28رقم:

وإن من الفرقان الواضح بين النبوات والفلسفات في هذا المقام هو معيار التحول القيمي الناجح الذي تغطي فيه القيم التربوية الخلقية  
الوجدانية  لإنساناوامتداد هذا التغيير واطراده وظهوره كرسم واضح يلبي مطالب  ،يةفردية واجتماع ،سائر مناحي الحياة علمية وعملية

 ، رسم النبواتلكن يمكن أن يظهر بوضوح في ،وهذا ما لا يوجد في سلف الفلسفات ولا في تجلياتها المعاصرة ،والمعرفية والمهارية
الإمام القرافي  وذكر ،ية خاصةالأخلاقوامتداد أثر الحضارة الإسلامية الاجتماعية و  ،والقرون الفاضلة رضوان الله عليهم فجيل الصحابة

 فة بالأنبياءالظاهر من قرائن الأحوال المفيدة للعلم القطعي الضروري المحت: "وخوارق غيره من الناس صلى الله عليه وسلمفي التفريق بين معجزات النبي 
وأمانة  ،وأدباً ا صدقً ا و ا وخلقً ومزية وخلقً  ،اأفضل الناس نشأة ومولدً  صلى الله عليه وسلمفنجد النبي  ،المفقودة في حق غيرهم عليهم الصلاة والسلام

ي ثُ يج  ع لُ ر س ال ت هُ ))ا عن الدناءات والكذب والتمويه ا وبعدً ا ورفقً وإشفاقً  ،وزهادة ثم  [124نعام، آية رقم:]سورة الأ ((الَلَُّ أ ع ل مُ ح 
العلوم على اختلاف أنواعها من الشرعيات والعقليات والحسابيات والسياسات والعلوم الباطنة ا في كانوا بحارً   صلى الله عليه وسلم أصحاب رسول الله

 (4/195)الإمام القرافي، د.ت،  "ة إلا أصحابه لكفوه لإثبات نبوتهمعجز  صلى الله عليه وسلم لو لم يكن لرسول اللهو  .. والظاهرة
مير الخلقي ويتنكَف باه الضوتنكرها لإرث الخطيئة الذي يأفهذا لا يمكن أن يُسد ل عليه الستار كما فعلت أوروبا بالكنيسة وقيمها 

لإلزام الخلقي الذي يتوقع ية وباالأخلاقحلاله محل القيم المستبدلة الملية، ومع هذا فمن يتابع فلسفات التربية المعاصرة بالمسألة من إ
اد مصادر بذله أصحاب تلك الفلسفات وغيرها لإيج يالذ ييشعر بالجهد العقل"، فإنه أن يحل محل الكنيسة في التحول المعاصر

 (64، 1990)الجلنيد،  "لأسباب كثيرة خاصة به رفضها العقل الغربي تحل محل النصوص المسيحية التي يللإلزام الخلق
النسبي من و  هو ما ينبه على الثابت والمتغير مع استمرار واطراد ،فتحول من أخلاق الجاهلية إلى أخلاق ربانية غاية في الكمال 

ن التحول والضبابية والتناقض إو  .وهو الموجه والمبين الذي يسهل التعبير عنه بعبارات مطابقة وعن فلسفته وغاياته التربوية الأخلاق
 ،ت والمعقباتتنبه على الخيال الفلسفي في المقدما ؛كما سبق يرجع إلى عوامل إضافية ولازمة  ،ية لدى الفلاسفةالأخلاقفي الرؤية 

ومما ينبه على ذلك  ،ولذلك فحديثهم عن القيم والقيم الخلقية التي ترشد الضمير الخلقي ونتائجه متأثر بتنبؤ الفيلسوف وعصاميته
 كالتالي:ك  ذلو  ،والآخر في توجيه اهتمامه ،أحدهما في الفيلسوف :ن بينهما علاقة سببية تبلور التحول المعاصراشيئ

فلاسفة ظهر ذلك في عبارات الفلاسفة وتنظيرهم. وهذا يمكن رصده في تنبؤات ال ،الموجهة ونتائجهاضبابية الرؤية للأخلاق  فالأول:
 ،هي تابعة فإن الدين أو النبوة لا موضع أصلي لها إنما ؛حتى وإن انحدرت تلك التنبؤات عبر تصور كنسي ديني ،ماديين ومثاليين

 لأن ،أكتبه ما همف عدم في عجب لا" :قال سارتر حين اعترض عليه بسبب غموض كتابته ،فمن ذلك عدم وضوح عبارة الفلاسفة
يرد فيها  في رده على تلميذه الذي حصل وقعد ونظر لبرجماتية ديوي وهذا بيرس مؤسس الفلسفة البرجماتية.ندركه" ولا محال الواقع

 الطلاب"....  :فقال بيرس لأفكاره، تدريسه، وشرحه عند والرياضيات المنطق في مادته تقليل منه طلب جيمس حينما على طلبه

طفحت  فكرة ليست فلسفتي أن أؤكد أن أحب أنني على نيويورك في إنسان آخر كأي الرياضيات عالم عن الناس أبعد هم الدارسون
 يستطيعون لا والذين..ارباطً  أوثق الشكلي يرتبط بالمنطق الذي والجزء المسالك، وعر خطير جدي حدث هي وإنما نفسي، وفاضت بها

 إلى يذهبوا أن المستمعين خير لجمهور أنه في لأفكر إني.. فلسفتي يفهموا أن يستطيعون لا التفكير من النوع الوحيد وهو. بدقة التفكير

 (157م، 2008)المرهج،  "للقائيا استعدادً  الأخيرة صلاتهم ويصلوا بيوتهم



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

107 

 

اكير زمن لا أما أنتم يا أبناء هذا الزمان فما أنتم سوى بو  بقوله: اجتماعي فردوس نظريويقدم فلاسفة الاجتماع بما يصوره بريل من 
 والكم. اعملوا إذنيجد لكم من أح يزال هو أيضًا في دور طفولته. إنكم لن تقدروا على أن تعرفوا معرفة علمية ما هو الخير لكم فيما

تيحه ية، خطأ كان ذلك أم صوابًا على قدر ما يالأخلاقمأثور تعاليمكم ما يبدو لكم أنه الأحسن حاسب ما توحيه إليه طبائعكم، و 
 -د تعبير الفلاسفةعلى ح-لتوجه القيم وتفسير وجودها  اا ميتافيزيقيً والمثاليين يقدمون تفسيرً  ،(130م، 2008)المرهج،  الحظ"

أحد  "كانط"ويعتبر  ،ولا موضوعية كما تذهب إليه الواقعية ،فالقيم مطلقة ليست ذاتية كما تذهب إليه الوجودية ،اليس إلاهيً  :يعني
ويتعلق  ،يلأخلاقامنظري القيم في الفلسفة المعاصرة وهو يرى في قواعده الثلاث التي تمثل صيغ الواجب والذي يعتمد عليه الفعل 

 للطبيعة. اكليً  قانوناً  فعلك قاعدة من تجعل أن استطاعتك في يكون بحيث ادائمً  اعمل :ولى الخلقي حيث يأتي في القاعدة الأبالضمير
داني وإصر لا وهذا فيه إجهاد وج ،مع البيئة المحيطة ه أو خطأهوهذا يعني أن ممارسة الضمير الخلقي مرهونة بانسجام متوقع صواب

  يوجد في التربية الإسلامية التي بينت المثال والقدوة وحددت حدوده.
دي ويشتت الضمير ي المقاصالأخلاقفإنه يغيب فيه الباعث  ؛غيب فيه النموذج الذهني للقدوةإن هذا الخيال الفلسفي كما أنه ي

أخرى  وهذا ما جنح بفلاسفة التربية المعاصرين إلى رعاية قيم دون ،ي بين مثال سيال وواقع يتطلب تعاطي وممارسة رشيدةالأخلاق
وهذا  ،معاييره التنظيمية بل وعلى ،وهو ما أثر بوضوح على الجانب التعليمي ،في إعداد الفرد المنتج على الفرد الصالح المصلح لغيره

  ه الاهتمام صوب القيم العملية.ما وجّ  هو
الاهتمام بالمحسوس والناجز ف العملية التبادلية الأدائية وتغليبها على أخلاق الباطن التي تتعلق بالوجدان. لأخلاقالاهتمام باالثاني: 

 ميز للعلاقات المادية فيالوجه الم يه تيال للقيم الفورية تصاعد الوزن النسبي" ومؤشر ذلك هو: ،الفلسفات الماديةوتربيته هو مطلب 
 من فضيلة التحكم في دلاً ب يوالإشباع الفور  ،من الجماعية ، وشيوع الأنانية بدلاً الإنسانيتتعلق بالبعد  تيالغرب مع تراجع القيم ال

واعث عمل ب ية وما يقوم عليه الإلزام الخلقي الذي يبينّ  الأخلاقوإذا تتبعنا تنامي مسألة القيم ، (3م، 2005)النقيب،  "الذات
 احية منضبطً أنه كان في القرون الخمسة الأولى من المسي سنجد ؛وتوصيف المبادئ الخلقية الأخلاقالنسبية في علم و  الضمير الخلقي

كان   حيث ،لها مسحة إلاهية مقدسة الأخلاقحيث كانت مبادئ  ،بالتراث اليونانيومع قبولها لدور العقل وتلقحها  ،بإملاءاتها
الة الركود العقلي وبعد القرن الثالث عشر وح ،القديس أوغسطين مثلًا يذهب إلى أن هذه المبادئ حقائق أبدية ترتبط بالوجود الإلهي

كويني عند وجه وبمجهود توما الأ ،لسفة وبقية الفلسفاتالذي ساد القرون الوسطى أخذ الغربيون في دراسة الشروح العربية للف
ك المذهب جيلسن ذل ية مع المبادئ المسيحية وصاغ المؤرخ المعاصرالأخلاقالخصوص أمكن صهر كل تلك المذاهب والفلسفات 

ية للسلوك لهلإالماورائية واثم تشكلت الفلسفات الحديثة وتزامنت مع تنحية التفسيرات ،  (م1979)اندريه كيرسون،وابان أصالته. 
ة خطوط لكن الضبط الفلسفي لم يأبه بذلك في صياغ ،شعورية من بقايا مزيج أخلاق عقلية وملية محرفة  مع رواسب لاالإنساني

 .فلاطونينموذج الأوتجلى ذلك في الفلسفة المثالية الذي تمثل فيها ال ،ونحىَ كل منهج وفق أصوله ،ية العامةالأخلاقالسياسات التربوية 
ثم الاجتماعية التي عززت من  ،ا بقدر المصلحة وفي منحى نفعيوتقابلها الوجودية والبرجماتية التي تعتبر الخلق أو القيمة نافعة نسبيً 

م، 2003)  لمسيرياوشكلت كما يذهب إليه لكن النسبية اليوم دخلت في كل المبادئ والقيم الخلقية والعملية  البيئة وتأثيرها
وهذا ما غلب على النموذج  -بناء على نظرية التطور التاريخي–إلى تحول مرحلي في كل فترة  اا تواقً ا متتاليً تحوليً  انموذجً أ( 2/258

حسب ما تقضي  لاً بل تجعله سيا ،حيث لا تحفظ معيار خلقي مكاني أو زماني أو ديني ،العلماني الشمولي وعلى الفلسفة النفعية
ا يتعلق بالتحولات الحديثة التي تقررها فلسفة العلوم بمية الإنسانالمادية العقلانية ومحاولة تحكيمها في المعارف فالنزعة  ،به الرغبة الآنية

أن حظ اللذة والعقل  وهذا على ،هي الطاغية على المزاج العام ية والسياسية أيضًاالأخلاقفي العلوم الرياضية والطبيعية وفي العلوم 
)حلمي،  "إلا أنها ذات النفوذ الأقل بين المذاهب الأخرى"حيث شاركتها المثالية  ،والفلسفة المادية هي أجرأ على التحولات المذكورة



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

108 

 

ظهرها في النموذج النسبية وتمف ،إن هذه النزعة تتشابه بما ساقه رواد السفسطة في العصر الأول من الفلسفة اليونانية (4م،1993
العلماني المعاصر الذي يتجه إلى ذروة الوفاء بها كمذهب أخلاقي ومعرفة رافدة للإرادات في معالجة الصراع القيمي الذي تجيش به 

عيمهم ز وقد أقام السوفسطائيون المعرفة أيضًا على الإحساس، وذهب "ي الأخلاقالنفوس في الممارسات اليومية في منظور السفسطة 
بروتاجوراس إلى القول بأن الفرد هو مقياس الأشياء جميعًا، وبذا تتعدد الحقائق بتعدد مدركيها وامتنع وجود حق أو باطل في 

قضى سقراط في مصارعته نحبه لما أنس من الوازع الفطري الذي آلم  وهذا النزوع الإضافي الذي، (23، 1967)الطويل، ."ذاته
 تصديق ما يروى ان سقراط أثناء حياته يأبىحيث "ك ،في تدافع مع السفسطة ومعرفتها النسبية المخيلةحيث كان  ،ضميره الخلقي

لعدالة تكريم الضمير النقي لسه، بينما يرى من مهام الدين لأن هذا يتضمن انهيار الدين من أسا ؛من شهوات الآلهة وخصوماتها
وهذا الانتقاد من وجهة النظر العقلية ، (54م، 2012)كرم،  النفس بالإثم" الإلهية، لا تقديم القرابين وتلاوة الصلوات مع تلطخ

 ،ينبغي أن يظن به أحسن الظنو  ،فالواعظ الرباني هو ما ينبغي أن يوثق به في معترك الإرادات ،وجيه باعتبار الترتيب النظري المتوقع
وعلى أن الوازع  ،وعن الإصابة التي توافق الحض ،لكنها تنبه على البعد عن جادة الصواب شيئًاوهذه الموافقات لا تغني من الحق 

كايم   ا لما قال دورقاسم مخالفً  ذكرهوهذا ما  ،الفطري الذي يغذي الخلق ويمد الضمير بالمعرفة في حدها الأدنى مكنون في أصل الجبلة
م، 2012كرم، ) نفسي الخاص، دفعاه إلى أن يفكر تفكيراً مخالفًا لمعاصريه"واستعداده ال "لكن عبقريته بأن العبقرية نتاج المجتمع

لكن المشهد هو ، (1385، برقم 334هـ، 1324)البخاري،  (كل مولود يولد على الفطرة) :يجلي الفكرةوفي الحديث ما  .(13
 تصمد أمام وأن الفرضيات والتخرصات التي طرحت على مائدة الفلسفة لم ،ما تصوره العين الغربية الباحثة التي تعكس سوء النتائج

هي  ،والتي يعز طمرها أو إهالة التراب على ما يعلوها من قيم صالحة ومكارم أخلاق ملية ،النوازع الفطرية التي تكمن في قعر الضمير
 .فلسفات الوضعيةالحفريات القريبة والبعيدة لل ما يشكل ضمير العصر وعدسته الفاحصة التي تبرمت بسوم العذاب الذي كشف عنه

 الثالث المبحث
 الإسلامية التربية منظور من الإرساء ومبادرة الفلسفية الخلقي الضمير تجليات

 ونقده التربوي الواقع في الفلسفي الضمير تجليات :الأول المطلب

 حيث إن ،عليمتية والتطبيقاته التي تتناول منظومة الترب إن الحديث عن أهم تجليات الضمير الخلقي من منظوره الفلسفي يتجلى في
 :ة إن لم نقلوعاتها الرئيس، فهي أحد موضية وتتناسب معهاالأخلاقرصد ذلك يظهر بوضوح في التربية الوجدانية التي تتعلق بالتربية 

 ،تربوي القيميللمشهد ال ا كاملاً صورً فإن النظر الخطي والتجزيئي لا يعطي ت -كما سبق–لكن  ،أنهما وجهان لعملة تربوية واحدة
وإذا فسد " ،وعمودها هي صلب التربية الأخلاقو  ،بل كل مكون مرتبط بالآخر ،وكذلك بالتنظيم ،التربية مرتبطة بالتعليم حيث إن
 وعليه(.1/468ه، 1408ابن خلدون،) "على الحقيقة اقدرته ثم في أخلاقه ودينه، فقد فسدت إنسانيته وصار مسخً  في الإنسان

ن التربية في جوهرها عملية قيمية ما دام هدفها تنمية الفرد والجماعة نحو الأفضل، والمؤسسات التربوية بحكم ماضيها وحاضرها فــ "إ
الاجتماعية والفكرية و  بناء القيم في كل المجالات الخلقية والنفسية لىإ لإطار الثقافي الذي نعيش به تسعىووظائفها وعلاقاتها با

ن المنظومة والواقع أ" :ولا يمكن عزل مكون من المكونات الثلاثة عن الآخر في التطبيق التربوي، (32م،1983)بركات، ."والسلوكية
ية المتعلم في ذلك أن المنظور الشامل للرسالة التعليمية يقصد به تكوين شخص؛ التربوية لا يمكن أن ينفصل فيها التعليم عن التربية

ه من استيعاب نظومة قيم تمكنإلى م –إضافة إلى المعارف والمهارات–المتعلم اليوم محتاج أكثر من أي وقت مضى و  ،مختلف أبعادها
 (5م، 2008". )الصمدي، ته وحضارته والانفتاح الواعي على الثقافات والحضارات الأخرىثقاف

العامة للتعليم الذي يمثل  ا للأهدافالجانب التنظيمي تبعً بد في الجانب التعليمي ويتأثر به  إن القصور في الجانب التربوي يظهر ولا
بالضمير  ية التي تتعلقخلاقالأوإذا أردنا أن نشخص الخلل الذي تعلق بالمعرفة  ،سياسات الدولة والتي تعكس فلسفاتها في الجانب التربوي

ولكنه أظهر ما يكون في  ،لتربوية والتعليمية والتنظيميةفإنه يمكن التماسها بصورة عامة وتبادلية بين مكونات المنظومة الثلاث ا ؛الخلقي



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

109 

 

التي ترجع إلى  الاستقلال من التفسيرات أظهر ما يلتمس من الفلسفات المعاصرة هو الرسوب الفكري لقضية حيث إن ؛الجانب التربوي
لا أنها نكست ثالية أقرب إلى هذا المعنى إوإن كانت الفلسفة الم ،النبوات أو التفسيرات الماورائية التي يتوجها الذهن كمطلق أو مثال

ارة الفلسفية فقد ا من هذه المحوإشفاقً  ،يةالأخلاقوهذا الاعتبار فتح الباب أمام الاحتمالات والنسبية  ،بتوظيف هذا التصور في الواقع
 ،زة وعدم الوروط في النظرياتلناجلكنها لم تغفل القانون في ضبط المنفعة ا ،تنوعت التفسيرات بين حسية وعقلية وتجريبية واجتماعية

وهذا القانون هو ما يسير تلك الفرضيات الفلسفية ويحميها من النوازع الفطرية السليمة التي تصورها الفلسفة بأنها ضد التوجه السائد 
السياسات كانت  ث إنحي ،ذيةحماية السياسات التربوية وإجراءاتها التنفي ، وهذا القانون حمل على عاتقهفالقانون ملزم ،والقانوني العام

وهذا  ،التربوية هلاقي يعرب عنه بسلوكه وأدبه وتلقيه لمبادئجائرة أو عادلة فليس للمواطن إلا تلقيها برحابة صدر وتعظيم واندماج أخ
 ظهر في الإصلاح التربوي وتبني التربية القيمية وتجلى في التالي:

لتي تنسجم مع ا السياسات والأهداف العامة وفي المجالات التدريسية وفي سلم الأولويات التعليميةتأثر التربية بالخلفيات الفلسفية في ـ 1
  الأخلاقعلم  حيث إن ؛وظهر هذا بوضوح في المجتمع الغربي وبلغ ذروته بعد الحرب العالمية الثانية ،لون التربية الذي يصبغ المنظومة التربوية

وكان توجه التربية الذي جاء كردة فعل للحرب العالمية وجذور إشكال بقايا الإرث الديني الكنسي نحو  ،يةالإنسانكان ضمن العلوم 
، ابالغً  ار بالعلوم اهتمامً لاهتمام القرن التاسع عش انظرً "و ،فالفيزياء والرياضيات والكيمياء هي التي تحظى بعناية الجيل ،العلوم الطبيعية

بالعلوم، بل  ن التربية تشبعتإناس وأعماهم عن كل شيء آخر، حتى فقد بهر ضياء العلوم أبصار ال ،ن القيم انزوت في ركن مظلمإف
ول )".و الدراسات الثقافيةأ يةالإنسانزدراء إلى الطلبة الذين يتخصصون في العلوم أصبح طلبة الجامعة الذين يتخصصون فيها ينظرون باو 

ا به التربوية الروحية وعزله عن تقديراته الفطرية ووجه م ى الضمير الخلقي عن مطالبهعام أعملمزاج الاإن هذا ، (67م، 1966، وودرنج
 هذا المسعى ويكبت في ،وانصهرت شجونه ضمن ذُهان جمعي يخشى الخروج من تصوره ومصالحه وأهدافه ،من قابلية تعلم نحو المادة
م فالتربية من منظور برجماتي لا تنسجم مع الفلسفة الماركسية في النظر إلى الإصلاح التربوي الذي يعد المترج ،طموحه وحريته المشروعة

ية أن الإصلاح فبينما ترى الرأسمال" وتصورت التعاطي مع الدور الوظيفي لعملية الإصلاح ،عن القيم في مستويات السياسات العامة
أنها لا تعدو أن تكون  ،وإن المدرسة الوظيفية في تشخيصها لكل أزمة تربوية، "فتتبنى الاتجاه الوظيفي، التربوي سبيل ووسيلة إلى )التوازن(

ل يفقده توازنه يجب وأي خل ،ن الأصل في المجتمع الاتزانلأ ،فالأزمة جزئية ،مجرد خلل وظيفي في عضو من أعضاء المجتمع يمكن تجاوزه
زن والسعي للمحافظة عليه، ومن هذا المنطلق كان توظيف دور التربية وفق أيدلوجية النظام على المدرسة أن تعمل على إعادة هذا التوا

 .قيام بها"ا لكل العمليات الإصلاحية الواجب الفالإصلاح التربوي داخل هذه المجتمعات يتخذ من الرؤية الوظيفية منطلقً  ،الرأسمالي

فالمجتمع في رؤيته مبني  ا،الماركسي ينبذ فكرة التوازن في المجتمع ويقر بعكس ذلك تمامً المقابل "فإن التوجه وفي  ،(42، 2011)إبراهيم، 
مما  ،ا وأهدافهاتسعى كل جماعة لتحقيق مصالحه ،فطبيعة تكوينه من جماعات متباينة لها مصالح مختلفة ،على الصراع وعدم الاتفاق

تعمل على إعادة إنتاج  ،اجتماعية واقتصادية في تشكيلة من البنية الفوقيةالنظام التربوي جزء و  ،يؤدي إلى الصراع بينهما بشكل مستمر
)إبراهيم، .صالحه وأهدافه"ا لخدمة ما خاصً ا وتوجهً ا لصاحب القوة في ملكية الوسائل التي بها يفرض نمطً العلاقات السائدة في المجتمع وفقً 

2011 ،43) 
وهذا أثر في أنواع  ،امةوفي المواد المناسبة التي تخدم تلك التوجهات الع ،للتطور التربويالتربية الوجدانية القيمية بذلك التصور  تأثرـ 2

يعمل على التعايش مع  اتوافقيً  اجمعيً  اخلقيً  اوضميرً  ابل ينتقى منها بما يشكل انسجامً  ،فالقيم ليست منظومة واحدة ،القيم المهمة
ا في وهذا ظهر جليً  ،جعية الخلقية للضمير الفردي التي تشكل أحكام الضميرها ضمن المر لعمل على تذويبتلك القيم وتطبيقاتها وا

 .الانتقاء والإقصاء لبعض القيم على حساب الأخرى



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

110 

 

وهو ما  ،ع التطور الماديطردية مو  تصاعدية وبصورة قلة نصاب المواد التي تتضمن القيم الخلقية التي تعد الموجه للضمير الخلقيـ 3
، م2011)زيجلار  أكدحيث  ،والقيم والتربية الدينية بالنسبة لبقية المواد في المناهج الأخلاقظهر بصورة جلية في الوزن النسبي لمادة 

لتربية او  لأخلاقالكنهم في الوقت ذاته يعانون من إفلاس في مجال القيم و  ،لقد تفوق الغرب على العالم كله في مجال المادة"( 383
يم وتنمية الشخصية والق الأخلاقفعندما حظيت أمريكا بالاستقلال كان الدين و  ،الدينية التي أصبحت معدومة في مقرراتهم الدراسية

لتها غير واليوم أصبحت من ضآ ،%6م لم تكن النسبة تتجاوز 1926وبحلول عام  ،من مناهجهم التعليمية %90تمثل أكثر من 
 ،ير الخلقي ويرشد سلوكهالضم حيث كبتت واعظ الدين الذي يوجه ؛في فرنسا اللائكية العلمانية :ذلكومثال ، ا"قابلة للقياس تقريبً 

وقد  ،ه وتصوراته"ن تتملك هذه القيمة تصرفات، وأفالطفل ينبغي أن يلقن هذه المعرفة ،لا يؤمنون بإله السياسيون العلمانيون"فــ 
بناء نظام مدرسة ي المدني و الأخلاقحرصت إصلاحات التعليم اللائكية أواخر القرن التاسع عشر على استبدال ما أسمته بالتكوين 

ادر يوم ومما ورد في توجيهات وزارة التربية والتعليم الفرنسية وقتئذ، وفي إطار قانون تعميم التعليم )الص ،من دون إله بالتكوين الديني
ل من ليشعر هذا الطف ؛ا عن الله"يجب ألا نذكر للطفل البالغ من العمر سبع سنوات شيئً  :ما يلي (،1882من سنة مارس 28

 ،د بحاجة إليه"وأننا في أحسن الأحوال لم نع ،أن الله غير موجود أصلاً  ،اعلى امتداد الساعات الست التي يتلقاها يوميً  ،تلقاء نفسه
الكنيسة الكاثوليكية  ا كما كانتثم تصديرها إلى مختلف ربوع العالم تمامً  ،للائكية الصلبة في فرنساوأوضح من هذا ما يراد للمدرسة ا

 ( 191م،2011)عبدالسلام،  .قائمة على تخريج مبشرين بالتعاليم المسيحية ومصدرين لها"
 ،ق وميول واتجاهيقضي به من ذو  وماتبني سياسة دولية عامة تنسجم مع توجهات تلك الفلسفات حتى تتناغم مع المد الفلسفي ـ 4

 أمر يترك أن يجوز لا أنه بدعوى العالم على يفرضها أن" :وهو ،في القيم وهذا ما تراه الدول الغربية ،فالقوي هو الذي يطوع الضعيف
 أخلاق وأيزو العالمية الإنسان حقوق ومواثيق الدولية المنظمات خلال من فرضها يجب بل ،الثقافية بالنسبية ارهنً  الأخلاقو  المبادئ هذه

ا على المستوى القيمي وله أثر على الضمير الخلقي الذي يتأثر بعادات المجتمع وهذا له أثر خطير جدً (، 406م، 2001)علي،  العالم"
وإن الإغضاء من  ،وفي التربية وفيما تقبله من قيم أو ترفضه أي منظومة تعليمية ،ويؤثر ذلك فيما يقبله الضمير الخلقي ،وخبراته العامة

ية تمثل تجلي الصراع نسانشكيل قيم عيش هو ما ينذر بكوارث إوت ،القيم وما تقتضيه من ميولات واتجاهات تشكل الدافعية نحو الحياة
أن الحضارة و  ،اتجاهاته الفطرية قبل ما تجليه الخبرة من مشاهداتبين الضمير وبهرج الحضارة المقيت الذي يجر الضمير ويسجن ميوله و 

 لأخلاقاالجديد، الذي رسالته التوفيق بين العلم والضمير، بين  الإنسانوالحضارة اليوم تنتظر ظهور  ..الغربية قد آلت إلى إفلاس،
 (28ه، 1400)خجا،  .والصناعة

 إسلامي منظور من الخلقي الضمير ممعال :الثاني المطلب

 إن تميز مفهوم الضمير الخلقي بين المفاهيم السابقة التي تناولت هذا المفهوم والتي مثلت محاولات التعبير عن الضمير بكنهه الفلسفي
العقل و  العاطفةي والتي تمتزج فيه المعرفة الفطرية مع الخبرة و الأخلاقولا تداخل العوامل التي تشكل الفعل  الإنساندون رعاية طبيعة 
أقرب مفهوم يمكن ي والذي يبدو الضمير كالأخلاقوفي مقاربة للتعرف على جهة الإلزام التي تبعث على الفعل  ،والبواعث الخارجية

 الأخلاقلم "فإن من أهم مباحث ع :يةالأخلاقوهذه الأهمية هي ما لفت الانتباه إليه كترجمان عن الملكة  ،اختزال جهة الفعل فيه
وإن تتبع ما يمكن أن يميز المفهوم من منظوره الإسلامي خطوة في مضمار بلورة ، (13م، 1985ي، جلملي)ا .ما يتعلق بالضمير"

دخول عنصر الوحي في  إن حيث ؛ا من الفجوة المعرفية في التربية الوجدانيةمفاهيم الضمير الخلقي وتقديم معرفة أخلاقية تسد جانبً 
من مميزات المفهوم التي  وعليه يمكن جمع جملة ،في التعاطي الحق مع قضية الضمير الخلقيا جوهرية منظومة الوسائل المعرفية يقدم فروقً 

  تشكل مبادئ تيسر استشراف تميز المفهوم من منظور التربية الاسلامية.
  يوجه الضمير الخلقي من خلق وما يحركه من إرادات وما يقرر أحكامه ويخرجها إلى الفعل أو القول هو رباني في العموم. ماأولًا:  

: فيقال ،ن البيئة والعرف والعادة والتصورات الإضافية وغيرها لها دور في التأثير على الضمير الخلقي في التفكير وفي العمل: إوإن قلنا



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

111 

 

سه في استشعاره وفي حديث المسلم مع نف ،وهذه العوامل تنساب وتتوارد لتخدم هذا المقصد ،إنما اعتبرت بالشرعن كل تلك العوامل إ
وعلى تفاوت  ،يما يرجو ثوابهإنما يرجع مقاصده ف ميوله واتجاهاته نحو مواقف معينة؛ وفي تفسير ،للدوافع العامة التي وراء توتره وانفعاله

َ  ر بّ  ال ع ال م ين  و مم  اتي   قُل  إ نَ ص لاتي  و نُسُك ي و مح  ي اي  )) :قال تعالى لإيمانية وفقههم.نسبي بين الناس حسب رتبهم ا ]سورة  .(( للَّ 
 [162الأنعام:آية رقم 

 ،لعقابكل ذلك في حيز الشهادة الربانية ومضنة الثواب أو ا  ؛خلجات الضمير من حديث النفس إلى الهم إلى العزم إلى الشروع ثانيًا:
فالعبد في حيز نظر  ،كان ذلك في تتابع مراحل الشعور بالموقف أو تصور الوقائع التي تقضي بإحياء الضمير الخلقي أو استنفاره

ت مقاصده العبد إذا ما صح كل ذلك يؤجر عليه  ؛المولى والاحتساب على قدر لوم النفس على التفريط أو تشجيعها على البر
و م ا ت كُونُ في  } :الىقال تع لية واتخاذ الأتقى والأرجى.و ا من المسؤ فليس الضمير بما يقوم به من قيم موجهة خليً  ،ووافقت المشروع

لُو م ن هُ م ن قُـر آن ٍّ و لا  ت ـع م لُون  م ن  ع م ل ٍّ إ لَا كُناَ ع ل ي كُم  شُهُودًا  وقال الله [، 61]سورة يونس:آية رقم  {إ ذ  تفُ يضُون  ف يه  ش أ ن ٍّ و م ا ت ـتـ 
ل و نه  ا}تعالى:  نَمُ ي ص  بـُهُم  ج ه  ه م  ل و لا يُـع ذّ بُـن ا الَلَُّ بم  ا ن ـقُولُ ح س  : صلى الله عليه وسلم وقال رسول الله، [8سورة المجادلة:آية رقم ] .{و ي ـقُولُون  في  أ نفُس 

يوسف  ووصف الله عفاف (1910، برقم 921ه، 1427)مسلم  على شعبة من النفاق(من لم يغز ولم يحدث نفسه بالغزو مات )
ل ك  ل ن ص ر ف  ع ن هُ الس وء  و ل ق د  هم َت  ب ه  و ه مَ به  ا ل و لا أ ن رأَ ى بُـر ه ان  ر بّ  } خذه بالسبب:ميره للوازع الرباني وتمثله له وأواستجابة ض ه  ك ذ 

ش اء إ نهَُ م   ل ص ين  و ال ف ح   الله قال :صلى الله عليه وسلم قال رسول الله ،وفي الهم بعمل الخير يثاب العبد، [24]سورة يوسف:آية رقم  .{ن  ع ب اد نا  ال مُخ 
فإن عملها فاكتبوها  ،وإذا هم بحسنة فلم يعملها فاكتبوها حسنة ،فإن عملها فاكتبوها سيئة ،بسيئة فلا تكتبوها عليه يإذا هم عبد)

شروع وفي في ال ؛ي في أعماله الظاهرة والباطنةالأخلاقللضمير  ترجماناً  صلى الله عليه وسلم وكان النبي، (128، برقم 70ه، 1427)مسلم،  (اعشرً 
 . الأخلاقفهو أسوة المستهدين وأهل  ،المجريات وفي معقبات الأعمال

ي الأخلاق الضمير فالتلون في ،الضمير الخلقي الإسلامي يصل من الباطن إلى الظاهر ومن العلم إلى العمل ومن السر إلى العلن ثالثاً:
كل ذلك   ؛فالتظاهر بغير الباطن أو اختلاف السريرة عن العلانية أو تخلف القول عن العمل ،ويوصف صاحبه بالنفاق ،مرفوض

 يصعب وإن كانت السياسات الخلقية واسعة لكنها لا تذهب إلى الغرابة التي ،هذا في حالة الإطلاق ،يحكي الدخول في تبييت الرذيلة
ة وإن كان في ذلك ذفليس هناك قيم نفعية تغذي تحصيل الل، النهي وازع وواعظ الله تعالى في الأمر أمعها معرفة صدق الاستجابة للو 

و ذ رُوا ظ اه ر  الإ ثم   } للضمير في قبول القيمة السلبية:مما يزجي النفع العاجل مع تسويغ أو تبرير  ،و حالة من التحايلإضرار بالغير أ
ابلات وكل هذا التناغم بين المتق ؛نفعال الكاذب المتصنع يحبط العمل ويذهب بالأجرفالا، [120]سورة الأنعام:آية رقم  .{ط ن هُ و با  

 يرجع إلى الرقابة ورعاية واعظ الله الذي يزع الضمير ويأمره ويربيه في تقلب الأحوال.
ا إلى يً يتوقع من ترجمة الضمير الخلقي العملية لشخص ما أمر منضبط نسبتقويم ما يتخرج على ردة الفعل تجاه المواقف وما : رابعًا

الخلقي ويبين معالمه بما  يشكل الضمير صلى الله عليه وسلم لقد كان النبي .حد بعيد في ضوء العرف الشرعي والرسوم التربوية العامة في المجتمع المسلم
وأن  ،الرباني لأخلاقافينبههم إلى الرحمة الجديدة التي جاء بها ومنهج  ،عهد بجاهلية من صنيعه ، فيتعجب أصحابه وهم حديثويعمله

 ه الصبيجبل وانطلقت معهم فرفع إليومعاذ بن " :صلى الله عليه وسلم بن بنت النبيا تفي مو جاء  ، فقديالأخلاقما وقع منه هو عين الصواب 
إنما و  ،قلوب عباده هذه رحمة جعلها الله في :قال ،ما هذا يا رسول الله :فقال له سعد ،ففاضت عيناه ،شنة ونفسه تقعقع كأنها في

ن الحس صلى الله عليه وسلم قبل رسول الله :رضي الله عنه هريرةأبو  وقال، (1284، برقم 310هـ، 1423)البخاري،  «يرحم الله من عباده الرحماء
 ليه رسول اللهر إفنظ ،اإن لي عشرة من الولد ما قبلت منهم أحدً  :فقال الأقرع ،ابن علي وعنده الأقرع بن حابس التميمي جالسً 

 يمسعود الأنصار  عن أبيويحتسب على من يخالف ذلك: ، (5997برقم  ه،1423)البخاري،  (من لا يرحم لا يرحم) :ثم قال،صلى الله عليه وسلم
 أقدر عليك منك عليه. فالتفت فإذا هو رسول اللهاعلم أبا مسعود لله  :صوتاً  يفسمعت من خلف ،ا ليكنت أضرب غلامً ) :قال



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

112 

 

، برقم 786ه، 1427)مسلم،  (أما لو لم تفعل للفحتك النار أو لمستك النار :هو حر لوجه الله. فقال ،يا رسول الله :فقلت ،صلى الله عليه وسلم
العلماني لا تعطيك  ففي المجتمع ،مادية ومثالية في أهدافه ووسائله ومقاصده المعاصرةهذا مما لا ينضبط في الفلسفات (، إن 1659

ذا تبقى دلالة الفعل ومع ه ،ن التصرف المتوقع في ضوء عرف مطاطي لا ضابط لهالسيالة فرصة تنبؤ ع الأخلاقالحرية المفتوحة و 
لوث بالمد الفلسفي وخاصة تلك المجتمعات التي لم تت ،ا في المجتمع المسلملكنها أكثر وضوحً  ،ي المترجم عن الضمير دلالة ظنيةالأخلاق

 وهي:  ،في بيان ذلك إن حالات دلالة السلوك على الخلق ثلاث م(2012) ويعقب الخاني، الوضعي في سلوكها العام
 (.إلا ظله. سبعة يظلهم الله في ظله يوم لا ظل: )دلالة قطعية إيجابية: إذا كان صاحبها تحت مظلة إيمانية، كمن يشملهم حديثـ 1

دث  ؛ إذا ح: )آية المنافق ثلاثيثبحد دلالة قطعية سلبية: إذا كان صاحبها مشمولًا ـ 2. (660، برقم 165ه،1423)البخاري، 
ي الأخلاقحينئذ قد يكون السلوك  ،دلالة ظنية: إذا كان صاحبها مجهول الحالـ 3. (33برقم  ،18ه، 1423)البخاري،  (.كذب.

ن باب مكره فضائل، أو مض النفس على الإما من باب تروي عليه بالصدق أو الكذب، وإنما هو لأغراض شتى غير ما يحكم تابعًا
 .أخوك لا بطل

ا في الضمير في ترجمة عمفال ،حرية الضمير منظور إسلامي منضبطة ومنسجمة مع المقاصد العامة للشريعة ومتوّجة بمحاسنها خامسًا:
إصدار الأحكام على القيم التي تلابس القضايا العامة والخاصة أو في ممارسة ما يستروح به الضمير من التنفيس عن الوجد وفي تعلم 

وهذا التعميم منضبط تجليه  ،مة بين الجزئيات والكليات بما يحقق الغايات التربوية، وفي توافق ومواءفة الخلقية التي تناسب ذلكالمعر 
 ،إما إفراط وإما تفريط ؛المقارنة بالفلسفات الوضعية التي تأخذ بالضمير الخلقي في مسرح الحرية من أقصى اليمين إلى أقصى اليسار

التي   في بعض مظاهرهانيالإنسوللوازع الملي و  ،ي الفطري وللوازع العقلي في مبادرته عند تبدّي المصالحالأخلاقوكل ذلك كبح للوازع 
وإذا بدأت ذلك من حضارة اليونان وما كان يدار على مسارح روما من وحشية ، الإنسانيعن العرف  يالأخلاقيخرج فيها الفعل 

ي فسنجد أن الإسلام جاء في وقت قياس ؛ارس من تطرف اجتماعي وما جاورها من جاهلية في جزيرة العربمسوَغة وما كان في ف
فقد كان الناس  ،نفا عن الظلم والعي من الجفوة والصلف وتمكينه من توسيع ترجمته بالعدل واللطف عوضً الأخلاقلتحرير الضمير 

(، 2865، برقم 1311، ه1427)مسلم  (عربهم وعجمهم ،الأرض فمقتهموإن الله نظر إلى أهل ) :مقت اللهفي تلك الفترة محل 
 فللإنسان هذا في مثل هذا السياق: وعلى (58، ه1432) لمطرفيا أكدو  .لمعدن الفطرة اوتمحيصً  ابتلاءً  صلى الله عليه وسلم فكانت رسالة النبي

 غايات وفق المنفعة، وذلك على نيالمب البراجماتي المعيار ضوء في ومعرفته وسلوكه قيمه يخلق بأن ةالبراجماتي الفلسفةفي  الحرية مطلق
 ضوء في بينها تفاضل أو ء،الأشيا بين تمايز الذات وهذه. أحاسيسها المباشرة واقع من التلقائية بحريتها اختارتها والتي الفردية، الذات
 الذات فهم لخلا من وتحددت تكونت التي الذات مصلحة تخدم غائية أدوات والأنواع المفاهيم أن( جيمس) ويؤكد. للحياة نفعها
ها منهج التربية من قيم وأفعال ما دامت تلبي رغباته لا يجري علي الإنسانوحرية الوجودية واسترسالها في تسويغ ما ينبثق من  .للعالم

ته الخلقية وما يرضى وأنه في سلوكه وترجمته عن تربي ،لكن بعد بيان سبيل الخير وسبيل الشر ا،مخير ليس مسيرً  الإنسانف ،الإسلامي
 تجاوزاتهه حتى في على تصرف وآجلاً  وأنه سيحاسب عاجلاً  ،به ضميره الخلقي مؤاخذ على تعدي الحدود والإضرار بالنفس أو المجتمع

ع  و ال ب ص ر  و ال فُؤ اد  كُل  أوُلئ  } :التي يسوغها فضول النظر ؤُولًا ك  و لا  ت ـق فُ م ا ل ي س  ل ك  ب ه  ع ل م  إ نَ السَم  ]سورة  { ك ان  ع ن هُ م س 
ن اكُم  ع بـ ثاً و أ نَكُم  }[ 8العنكبوت:آية رقم  تُم  أ نَم ا خ ل ق  بـ  ن ا لا تُـر ج عُون   أ ف ح س   [115]سورة المؤمنون: آية رقم  {إ ل يـ 

في مستوى  وطيب النفس وطلب السعادة المتعلقة بالضمير الخلقي وتطبيق المعرفة المتعلقة بالرضا وضوح ويسر اكتساب سادسًا: 
لضمير وذاك أن السعادة والسلامة من وخز ا ،في تقويم وتصويب الخطأو  التصور أو الاستدلال أو الممارسة في المقدمات والمعقبات

على طردها والتخلص  اوم يتفق الناس جميعً وتأنيبة وما يقع في النفس من مخالفة سبيل الفضيلة في الإقدام والإحجام من معقبات وهم
 أجده لمف طلبه وفي استحسانه في كلهم  الناس يستوي اغرضً  "تطلبت :(14، ه1416) ابن حزم وذكر الإمام ،من أسبابها وتبعاتها



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

113 

 

 على رأيتهم ولكن ،فقط طلبه في ولا فقط استحسانه في يستووا لم كلهم  الناس أن علمت تدبرته فلما ،الهم طرد وهو اواحدً  إلا
 إلا أصلاً  بكلمة قونينط ولا ،الهم طرد به يرجون فيما إلا أصلاً  حركة يتحركون لا وإراداتهم هممهم وتباين ومطالبهم أهوائهم اختلاف

 الناس" من الأقل وهو مصيب ومن ،للخطأ مقارب ومن ،سبيله وجه مخطئ فمن ،أنفسهم عن إزاحته به يعانون فيما
ب من فالحدود والتعزيرات والتأديب وسائر صور التعليم والاحتسا ،بالزواجر التي تنهى وتزجر عن الرذيلةوإن بناء الشريعة جاء 

والأروش والاستغفار وغيرها  فالكفارات ،فتحول بينه وبين الرذيلة، وبالجوابر التي تجبر الإساءة ،الزواجر التي تتجلى في ذهن المكلف
ونصوص  ،والعودة إلى الصفاء الذي حرم منه من تجسر على رذيلة في حقه أو حق غيره لأعمال تمكن من تحصيل أسباب الرضامن ا

 ،اسيئً  اومثال ذلك الاستغفار من الذنب حتى لا يمد التأنيب فيأخذ بالفاعل مأخذً  ،يما تفصيلفصل ذلك أ صلى الله عليه وسلم الشريعة وبيان النبي
ش ةً أ و  ظ ل مُوا}تعالى:  قال تـ غ ف رُوا ل ذُنوُبه  م  و م ن  ي ـغ ف رُ ال و الَذ ين  إ ذ ا ف ـع لُوا ف اح  رُوا الَلَّ  ف اس  ر وا ع ل ى م  أ ن ـفُس هُم  ذ ك  ا ذ نوُب  إ لَا الَلَُّ و لم   يُص 

طالب مإن الفلسفة بتشتتها وتحولاتها لا تولد تلك المعرفة ولا تتوافق مع و ، [135]سورة آل عمران: آية رقم  {ف ـع لُوا و هُم  ي ـع ل مُون  
 تتبع أو امفهومً  أو أً مبد تشكل أن أردت وإذا ،تحظى بما حظيت به الشريعة من تفاصيل دقيقة في كل مجال حياتي أن الروح فضلاً 

 بالرضا فتشعر ،قالأخلا بتلك الاهتداء على ويعينك تصورك جنبات يكمل ما والسنة القرآن في تجد نك؛ فإللمفهوم مكونة حقائق
 فتشكل ،ذهنك على واردتت الحقائق من منظومة له تجد خلق أي أو الصبر فخلق الممارسة وفي الموجهة المعرفة على الوقوف مستوى في

وُا آم نُوا الَذ ين   أ ي ـه ا يا  } :تعالى قوله في به الأمر ورد الصبر في فتجد ،الأخلاق من خلق لكل إرشادياً  دليلاً   {و ر اب طُوا و ص اب رُوا اص بر 
  ف اص بر   } :عالىت قال ،قاموسها في المتنوعة الفلسفات تفقده الذي المثال ذكر مع بالصبر الله وأمر[ 200]سورة آل عمران: آية رقم 

لُوا ص بر    ك م ا ل   و لا الر سُل   م ن   ال ع ز م   أوُ  تـ ع ج  مُ   ت س   في هتمثل من ىعل الثناء مضانه في عليه الحض ثم[، 35]سورة الأحقاف: آية رقم  {له 
ين   و الضَراَء   ال ب أ س اء   في   و الصَاب ر ين  } :تعالى قال خلقه، ل ئ ك   ال ب أ س   و ح  قُوا الَذ ين   أوُ  ل   ص د  [، 177]البقرة: آية رقم  {ال مُتَـقُون   هُم   ئ ك  و أوُ 
]سورة آل عمران: آية  .{ين  الَلَُّ يحُ ب  الصَاب ر  و  }تعالى: وهو قوله  ،ما يثلج صدرك من الترغيب الرباني الذي يرضى به الضمير ثم تجد

هوري عام ليس كما وهذا أمر جم ،ثم تجد من التطبيقات النبوية ومن فعل الجيل المثالي من الصحابة ما يعزز تلك المعرفة، [146رقم 
ر  و ل ق  } ولذا يقول الله تعالى:دة عن قدرات العامة أن تفهمه، يدندن الفلاسفة في أسراب بعيدة عن الواقع بعي د  ي سَر نا  ال قُر آن  ل لذّ ك 

وهكذا ما كان للأغراض الخاصة التي تمتلئ بالأكدار يبقى فيها التلغيز مصدر تكهن ، [17]سورة القمر: آية رقم  .{ف ـه ل  م ن م دكَ ر ٍّ 
 دبأح اغالبً  يختص وإنما" :مضانه الرمز حيث ذكرتواضع الخاص ومنها في ال (54، م1986) الماورديالإمام  وأوضح ،وإعجاز

 لما وإما .عنه التهمة لدفع بباس فيه التأويل واحتمال إليه النفوس لتطلع سببا الرمز ويجعل معتقده يخفيه شنيع بمذهب إما :شيئين
 من لخرج تفادامس وعلما صحيحا "معنى :أنه لو كان في تلك الرموز ذكر...ثم .معجز بديع إدراكه وأن ،معوز علم أنه أربابه يدعي
لما التمس بيان الشريعة و  .مفيد" وإخفاء سليم ستر على تتفق لا أهوائهم اختلاف مع الناس أغراض فإن ،الجلي العلم إلى الخفي الرمز

عمل  رعون فيفحينما يش"وإن بعض الناس يكون لهم ضمير ..  ،بالفلسفة دخل على الرواد العذب بالوشل فكدروه بدلاء الظنون
وإما أن يكون واجب الترك، وإما أن يكون من قبيل المباح، وحينما  ،فإنهم يشعرون بأن هذا العمل إما أن يكون واجب التنفيذ

وا لحكم الضمير في فإذا كانوا قد خضع؛ فإنهم يشعرون إثر القيام به بمشاعر مختلفة -سواء راعو لضمير أم لم يراعوه- يقومون بالعمل
 ،وت الضميرأما إذا كانوا لم يستجيبوا لص ،يالأخلاقهي لذة الرضا ، فإنهم يشعرون بتقدير لأنفسهم تصحبه لذة ظاهرة ،ما أوجبه

 (53-52، م1979)اندريه كيرسون،".، تبكيت الضميرفإنهم يشعرون باحتقار لأنفسهم شديد الإيلام
واجب وما دونه من رتب بين الية تجاه قضية ما واتخاذ الممارسة المناسبة متدرج من حيث التكليف الأخلاقالشعور بالمسؤولية  ا:سابعً 

وفي جانب شروط  ة.الكراه الاستحباب في باب الفضائل وما يقابلها في النهي عن الرذائل بين التحريم المطلق وما دونه من رتب
 الخير وهنا تظهر الحاجة إلى الاحتساب ورعاية التنافس في ،والمثوبة الأخروية والأداء إنما يرجى به الأجر ،الأداء بين الصحة والكمال



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

114 

 

 قال ،ق ما يقررهالذي تفقده الفلسفات الوضعية. وقد جاء في ما سب  تعود على النفس بالسكينة والرضاوالرتبة العليا في الأجر التي
ع ه ا إ لاَ  ان ـف سً  اللََُّ  يُك لّ فُ  لا} :تعالى ه ا م ا إ لاَ  ان ـف سً  اللََُّ  يُك لّ فُ  لا}وقال تعالى: ، [286البقرة: آية رقم ]سورة  {وُس  ]سورة  {آتا 

ر   ب كُم   اللََُّ  يرُ يدُ )): تعالى قوله ثم ما جاء من بيان لمعلم التيسير في، [7الطلاق: آية رقم  ر   ب كُم   يرُ يدُ  و لا ال يُس  ]سورة البقرة: آية  ((ال عُس 
واصل الذي ليس الواصل بالمكافئ ولكن ال) :قال صلى الله عليه وسلم عن النبيففي باب الصلة التي يحكم رتبها الضمير الخلقي جاء . [185رقم 

ن ع ،وهذا موقف يجلي الفرق ،فالوعظ الرباني التزام لا إلزام(، 5991، برقم 1504ه، 1423)البخاري  (إذا قطعت رحمه وصلها
 مؤدياً  رأيت رجلاً أ :فقال ،لقد أتاني اليوم رجل فسألني عن أمر ما دريت ما أرد عليه) :رضي الله عنه قال عبد الله :أبي وائل قال

 صلى الله عليه وسلملا أنا كنا مع النبيإ ،والله ما أدري ما أقول لك :فقلت له ،يخرج مع أمرائنا في المغازي فيعزم علينا في أشياء لا نحصيها ،انشيطً 

، برقم 731-730ه، 1423)البخاري  (أحدكم لن يزال بخير ما اتقى اللهوإن  ،فعسى أن لا يعزم علينا في أمر إلا مرة حتى نفعله
وما  ، والحرام بينّ  لال بينّ  فالح ،عوَل على واعظ التقوى في التعاطي مع ما يشتبه فيه رضي الله عنه بن مسعودالله  فعبد، (2964

حفظت من رسول  :.. قال.عن الحسن بن عليويضبط ذلك  ،يترك على قدر ما في محصلة الضمير من التربية الخلقيةبينهما مشتبه 
 (2518، رقم 572هــ 1421)الترمذي،  (دع ما يريبك إلى ما لا يريبك، فإن الصدق طمأنينة، وإن الكذب ريبة) :صلى الله عليه وسلم الله
رشاد والتنبيه حيث يغلب عليه الإ ،الأخلاقوإن مما يلتمس من أصول الفقه في هذا المقام هو وعيهم لباب الإرشاد والندب في باب  

يحركه  ا على الواعظ في النفس ومستوى الإلزام الخلقي في أدنى مستوياته الذيوذلك اعتمادً  ،على رتب الفضل لا الفرض في الغالب
رتبه من  فالوسع أقل ،كي يطُوَق كل ساعي ما يحسنه وما يفي به وسعه دون طاقته  -الضمير الخلقي- واعظ الله تعالى في النفس

وباعتبار  ،والمعاملات وما فيه حتم ووجوب وما فيه ندب وإرشاد الأخلاقولذلك يميز الأصوليون في هذا الباب بين أبواب  ،الطاقة
، ة الحتم وما دونهاولكن القرائن تبين رتب ،صيغ الأمر الشرعية تأتي في ظاهرها مفيدة الوجوب حيث إن ،المصلحة الدنيوية والأخروية

فإن كان ممتنع  ،ركهعلى ت ابد أن يكون فعله راجحً المطلوب لاففصيغة "افعل" تدل على اقتضاء الفعل، وهي ظاهرة في الطلب، "
 ."فهو الإرشاد وإما لمصلحة دنيوية ،فإما أن يكون ترجحه لمصلحة أخروية، فهو المندوب ،ا، وإن لم يكن ممتنع التركالترك كان واجبً 

؛ لأنه فعل لبتةأوالإرشاد لمنافع الدنيا، ولا يتعلق به ثواب  ،أن "المندوب مطلوب لثواب الآخرةو ، (2/144ه، 1402)الآمدي، 
لندب، لأن امتثاله ، ولكنَ ثوابه يكون أنقص من ثواب امتعلق بغرض الفاعل ومصلحة نفسه، وقد يقال: إنه يثاب عليه لكونه ممتثلًا 

ال غير إن أتى به لمجرد غرضه فلا ثواب له، وإن أتى به لمجرد الامتث اأمر به إرشادً . والتحقيق أن الذي فعل ما . مشوب بحظ نفسه
 ناظر إلى مصلحته ولا قاصد سوى مجرد الانقياد لأمر ربه فيثاب، وإن قصد الأمرين أثيب على أحدهما دون الآخر، ولكن ثواباً 

السبكي الإمام وإذا قارنا بين كلام كريسون وكلام ، (2/18ه، 1416)السبكي،  أنقص من ثواب من لم يقصد غير مجرد الامتثال".
والذي يبين  ،عن الفرض بدلاً  الأخلاقي وأسلوب العرض في باب الأخلاقينبه على الباعث  ؛من التأصيل المقاصدي اوجدنا نوعً 

فيحكم عليه  ،لبصدق عليه الطن في الأداء بين خلو العهدة وهو أداء أقل ما ي، حيث يميز الأصوليو تعلق الأفعال بالنيات والمقاصد
فيستريح  ،فس في أدائهاعن الن لأداء والتي يتعلق بها درجة الرضاوبين رتب المثوبة التي تتوقف على الاحتساب وإحسان ا ،بالصحة

وهي عين عمل الضمير الخلقي الذي يعبر عنه بواعظ الله تعالى في قلب المسلم. وحدود الإلزام هذه  ،الضمير على قدر ذلك
بق أن القانون مهما  وقد س ،وضوحها تطمئن النفس وتبعث فيها السكينة بما تأنسه من حدود ومعالم لا توجد في الفسفات الأخرىو 

  .كان له من سلطان إلا أن الالتزام الذاتي وفق معايير واضحة يقوي الباعث على الفعل

وفي  ،أو فضلة العلم الحميدة مقدم على الحفظ الأخلاقتعلم الإيمان وتثبيت واعظ الله في القلوب تنمية الميول الإيجابية نحو : ثامنًا
فتقوية الباعث  ،لقيوهذا من مبادئ تربية الضمير الخ ،عملية تكاملية فلا يكفي التنظير والطرح كما ذهبت إليه الفلسفات التجريبية

ن وتنمية محبة ذلك وبغض غيره من الرذائل هو الخطوة الأولى قبل الاشتغال بالقول دو  الأخلاقعلى تعظيم الشرائع والشعائر ومكارم 



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

115 

 

 ،وعيدمر والنهي والوعد والفالإحساس والحب والبغض هو أصل ما يوجد في الدنيا والآخرة من أمور الحي، وبه ح سُن  الأ" ،العمل
)ابن تيمية،  .الأمر والنهي والوعد والوعيد هو تكميل للفطرة، وكل منهما عون على الآخر، فالشريعة تكميل للفطرة الطبيعية وذاك

حه فيكون من الذي يصلوالفطرة الطبيعية مبدأ وعون على الإيمان بالشرع والعمل به، والعبد من دان بالدين (، 5/199ه، 1424
)ابن تيمية،  ."ه الشريعة، فهذا هذا، والله أعلموالشقيّ من لم يتبع الدين وي عمل  العمل  الذي جاءت بالصالح في الآخرة،  أهل العمل

ك ربط ولذل ،فالبغض والحب هو محرك الإرادات والقدرات والترجمة عما في النفوس من خير أو ضده، (199-5/198ه، 1424
الآخر فليقل  من كان يؤمن بالله واليوم) :صلى الله عليه وسلمقوله  ما نجد في ذلك: اوكثيرً  ،في غير موضع من الكتاب والسنة لأخلاقواعظ الإيمان با

ه، 1423)البخاري،  (خيرا أو ليصمت ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم جاره ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه
(، 13، برقم 14-13ه، 1423)البخاري،  (سهلا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنف) :صلى الله عليه وسلم(، وقوله 6018، برقم 1509

على تقديم الفعل على الصالحة و  وهذا هو عين ما يهم التربية الوجدانية من تنمية الميولات والاتجاهات الإيجابية والتربية على القيم
 هذا الملحظ وقد أدرك السلف الصالح ،وهو ما صبغت به الفلسفات المعاصرة ،وتقديم المثال أبلغ أثر من الكلام والتنظير ،القول

 ،ان قبل أن نتعلم القرآنفتعلمنا الإيم ،ونحن فتيان حزاورة صلى الله عليه وسلم كنا مع النبي) :قال ،رضي الله عنه عن جندب بن عبد اللهف ،فعبروا عنه
القلوب هو ما  تعالى ورسولهوولوج الإيمان وحب الله (، 62،رقم 1/203ه، 1435)ابن ماجه،  (، فازددنا به إيماناً ثم تعلمنا القرآن

وقر في القلب  وذلك لما ،فيقدم المؤمن على أعمال الخير دون تردد أو شك أو خور يضعف العزيمة ،الربانية لأخلاقالضمير با ييغذ
 وما سبق القول من بساط المحبة والدافعية التي هي عنصر مهم في العملية التربوية. ،من خير

 الإسلامي منظوره من الخلقي الضمير مبادئ إرساء مبادرات :الثالث المطلب

لبواعث على ولا تملك الرؤية الواضحة ل ،ن الفلسفات الوضعية في ضوء ما سبق لا تملك المعرفة الخاصة الداعمة للضمير الخلقيإ
خال عنصر وعلى التجريب النسبي وإد ،على ردود أفعالة شخصية أو عامة تحولية -كما سبق-وتقوم الفلسفات  ،يالأخلاقعمله 

من  تناهي إلى مستوى غير مالأخلاقويمكن من الشعور بالسمو  ،والوجداني الذي يؤثث العاطفة ،الناجز والمحسوس على الغائب
الوجدانية  عرفةتغليب جانب المعرفة النفس حركية على الم :ومن مظاهر ذلك القصور التربوي ،الشعور بالسعادة وارتياح الضمير الخلقي

عداد الطالب إ ، فريق يرى أن مهمة التعليم هيبين السياسيين التربويين احادً  اولذلك تجد انقسامً  ،وما تثمره من اتجاهات وسلوك
ين النظر المنظومي للسياسات العامة من منظوره الإسلامي يجمع بو  ،وفريق آخر يرى إعداد الفرد الصالح المصلح غيره ،لسوق العمل

فيغذي الضمير الخلقي بالواعظ الرباني الذي يضاعف سقف الأداء ويحسن العمل ويخلصه لتحقيق المصالح المرجوة خاصة  ،الغايتين
شتى  اوإذا نظرت إلى آثار تلك العناية في الفلسفات الوضعية التربوية وجدت أنها تأخذ صورً  أخروية. وآجلة دنيوية وعامة عاجلة

وهذا ما يستقل فيه  ،اثم تصميمها ثم تقويمه ،من تصور مفرداتها وتقريرها إلى دمجها وتصور منظومتها ثم بلورتها إلى محتوى ابتداءً 
ه. ويمكن إرساء قواعده ومناهجه وطرق تدريسه الخاصة بو  ا ينبه على أهمية إرساء سياساته التربويةواضحً  النموذج الإسلامي استقلالاً 

 ي في المبادرات التالية:قالأخلامعرفة الضمير 
  ومميزاته. خصائصه وبيان الخلقي الضمير مفهوم ضبط مبادرة:

 حيث إن ،االمعارف عمومً و  إن من المهم أن نعرف أن المفكر التربوي اليوم يحتاج إلى وعي بالمرونة الشديدة التي تحيط بالمفاهيم والقيم
فلا يستطيع  ،التواصل الاجتماعي اليوم وما خلفه من كفاءة تقنية كفيل بأن يعرض أي مفهوم من حالة التماسك إلى حالة سيالة

لقيام بمثل ل لها برامج وأدبيات واستراتيجيات جاهزة حيث إن ،من يرى عملية التزييف أن يجاري مؤسسات عملاقة في هذا المضمار
لاسفة ومهما يكن من شيء فإن الضمير بالمعنى الذي يريده ف، ي العلمية والعمليةالأخلاقوالتي تشكل مفردات الضمير  ،هذا العمل

ا ليست نه، فقد أحجم الغزالي عن تحديدها لألكنهم تناولوا بالحديث آثاره وخواصه أو ماهيته ،الغرب تحدث عنه علماء الإسلام
نبه على فالإضافة تميزه وت ،ا نستنكرها هجينً والضمير الخلقي ليس مركبً ، م(2005، عبدالرحيم) .ة كنههاهناك فائدة علمية من معرف



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

116 

 

وإن  ،ممن الكفاية المعرفية التمييزية التي تبين موقف التربية الإسلامية من المفهو  تحتاج إلى مستوى عال ٍّ  ما وإن من المرونة ،معالمه
ا في هدي ا واضحً نهجً عد مالتعاطي مع المفاهيم الجديدة وبيان ما فيها من قصور عن المعنى الأسمى الذي تنشده التربية الإسلامية يُ 

 :بن تيمية في معرض الرد على ما أحدثه علم الكلام من الألفاظاشيخ الاسلام  ذكرحيث  ،رواد التربية وعلماء الشريعة الإسلامية
لجهة والحيز والجسم ا :ا أن السائل إذا سأل عن الأمور الدينية بألفاظ ليست مأثورة عن الرسول في ذلك مثل سؤاله بلفظالمقصود هن"

ثم إن كان التعبير  ،نظرنا إلى معنى لفظه فأثبتنا المعنى الذي أثبته الله ونفينا المعنى الذي نفاه الله-وهر والمركب والمنقسم ونحو ذلك والج
 "ا وإثباتاً نع من إطلاقها نفيً م ا وباطلاً وإذا كانت عبارته تحتمل حقً  ،ا في الشرع وإلا عبر بعبارة تسوغ في الشرعبعبارته سائغً عن ذلك 

 فهذه ،إثباتها أو نفيها على السلف اتفق ولا والسنة الكتاب في ليست التي الألفاظ "وأما :وقال( 10/302ه، 1411)ابن تيمية، 
 معنى بها أراد وإن ،به رأق الرسول خبر يوافق معنى بها أراد فإن ؛مراده عن يستفسر حتى أثبتها أو نفاها من يوافق أن أحد على ليس

 يحصل بحيث بها مراده ينب أو بغيرها عبر إجمال أو اشتباه ألفاظه في كان  إن المعاني تلك عن التعبير ثم. أنكره الرسول خبر يخالف
 يتخاصمان الرجلين دتج حتى ،مشتبهة ومعان ٍّ  مبتدعة مجملة ألفاظ سببه الناس نزاع من اكثيرً   فإن الشرعي؛ بالوجه الحق تعريف

 لم دليله عرف ولو ،هدليل يعرف أن عن فضلاً  يتصوره لم قاله ما معنى عن منهما كل  سئل ولو ،ونفيها ألفاظ إطلاق على ويتعاديان
 وقد ،وجه نم امصيبً  وهذا وجه من امصيبً  هذا يكون وقد ،الصواب من نوع قوله في يكون بل ،امخطئً  يكون خالفه من أن يلزم

التعبير ما قرره الفلاسفة منه و  ة المفهوم وبيان مميزاته ورتبهفبلور ، (114/ 12ه، 1416)ابن تيمية،  "ثالث قول في الصواب يكون
 ؛ يقوم عليها المفهومهم الحقائق التيالفلسفية وبيان أه أمام التخرصات بعبارة الشرع المعبرة عن مقاصده ومحاسنه وموضع النبوات من

 الأخرى.  تيسر التعاطي مع مراحل الاستقلال يعد الخطوة الأولى التي
 منهجية. معرفة إلى وتحويلها وتمييزها الخلقي بالضمير المتعلقة المعرفة بلورة مبادرة:

تصور السليم تشكل بلورة مبدئية يمكن تمحيصها وبيان أهم المفردات المعرفية التي تخدم ال ؛إن التتبع البسيط الذي سارت عليه الدراسة
ده من بين المفاهيم ي وتجسالأخلاقية التي تنتظم الضمير الأخلاقوبيان أهم الحقائق والمفاهيم والتعميمات والنظريات  ،للمفهوم
إنما جاءت  الأخلاقب ن الشريعة في با، وهذا يقوم على أصل أافة الغربيةليعلم الفرق الواضح بينه وبين مرادفه في الثق ،يةالأخلاق

 . تعالىمما يرجى في الدعوة إلى كلمة سواء في توحيد الله الأخلاقبين الملل في باب ، فالتقاطعات مكملة للمكارم الملية الخلقية
 والمستحبات واجباتال من به المأمور وسائر العبادات من واحد فكل"ة تلك التقاطعات، وفي هذا المنحى يجلي شيخ الإسلام ابن تيمي

 أهل عليه اتفق ما ليبالعق والمراد. وشرعي وملي عقلي: أقسام ثلاثة إلى ينقسم ،تنزيه نهي أو حظر نهي عنها المنهي المكروهات ومن
 والمراد ،اتبعهم منو  المنزلة والكتب الملل أهل عليه اتفق ما: بالملي والمراد. يكن لم أو كتاب  صلة لهم كان  سواء ،آدم بني من العقل

وما من أهل شريعة غير المسلمين إلا وفي شرعهم هذه الأقسام  .... محمد أمة وهم ،القرآنية الشريعة أهل به اختص ما بالشرعي
ت الملكية التي لا تتمسك بملة اوأما السياس الأنبياء.فإن مأموراتهم ومنهياتهم تنقسم إلى ما يتفق عليه العقلاء وما يتفق عليه  ؛الثلاثة

)ابن تيمية،  ."من الأمر به في كل سياسة وإمامة فلا بد فيها من القسم الأول والثالث فإن القدر المشترك بين الآدميين لا بد وكتاب؛
لوكهم ومعارفهم سولذلك فإن تجلي مفهوم الضمير الخلقي والتقاط معارفه وإنضاجها وتمثل رواد الفكر لها في ؛ (66/ 20ه، 1416

 ؛وإثباتها في السياسات التربوية عبر سلسلة من الوثائق المتصلة التي تنتهي بالأهداف التربوية الإجرائية التي تقوم في سلوك الطالب
حتى  ةوهذا يحتاج إلى جهد مشترك بين الأكاديميين التربويين والمهنيين وعلماء الشريع ،مطلب مهم في إرساء هذه المعرفة في السلوك

  تتكامل هذه المهمة.
  والمهارية. والوجدانية المعرفية الخلقي الضمير لأداءات وقياس تقويم أساليب ابتكار مبادرة:

 ،سفات المعاصرةولا تجد هذه العناية عند الفل ،إن الاتجاه نحو رعاية التربية الوجدانية أصل أصيل في التربية من منظورها الإسلامي 
هو إغفال  :اعمة لهالد الأخلاقوإن من أظهر صور التفريط في المعرفة الوجدانية التي تربي الضمير و  .اقصدً ا لا وإن وجدت فتبعً 



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

117 

 

وكذا في تقويم المهارات  ،عمليات التقويم التقليدية كصور القياس والتقويم السهلة الممثلة في الاختبارات المتنوعة حيث إن ؛عملية التقويم
لفة بطول وتطوير المعرفة في فئات عمرية مخت ،تأخذ حضها من الاهتمام ورعاية التغذية الراجعة ،ءالنفس حركية باختبارات الأدا
وبما  ،إلا أننا في مناهج الدول العربية لا نرى ذلك في التربية الوجدانية التي تستهدف تربية الضمير ،حلقات التعليم العام والجامعي

 ،افرق واضح في العناية بها في تلبية حاجات الفرد الوجدانية بل الحياتية عمومً  ينسجم مع ما تقرر في مباحث الدراسة من وجود
 كالتالي:  ،وعليه يمكن تلبية هذه الخطوة في مستويين

في  ،المنهج ضوء الاستنتاجات السابقة إلى صور ومفردات قابلة للتوظيف فيفي ية الأخلاقتبلور المعرفة الوجدانية  المستوى الأول: 
 .فلها خصوصية تجعل معاييرها خاصة ،ضوء عملية تقويم معيارية خاصة تنشأ معاييرها ابتداءً 

عض الفلاسفة العرب ب ن يحترز مما قدمهلسفات وأولعل من نافلة القول أن ينبه على أن التراث الإسلامي ينبغي أن ينقى من أثر الف
ويوضع لها من صور  ،ةفاهيم إلى حقائق تطبيقيوبعد هذا الجهد تحول المبادئ والم ،ا بفلاسفة اليونانالذين قللوا من دور النبوات تأثرً 

ضمن  الأخلاقمج مادة ولأهمية ذلك تد ،من القياس في بيئة التعلم وخارجها االتقويم المعرفي والأدائي ما يناسبه ويبتكر لذلك أنواعً 
 :وفي برامج إعداد المعلمين في المساقات والمشاريع وحسب مناسبة ذلك وسيتم ذلك عبر مرحلتين ،منهج الثقافة العامة في الجامعات

تعليمي  وتحويلها إلى مادة ومحتوى ،مرحلة جمع الأدبيات من مصادر الشريعة والتراث الإسلامي وفق رؤية منهجية واضحة الأولى:
إن صلاح و" نكون قد غطينا المعرفة اللازمة التي تغذي الباطن ، وبذاالتعليمسواء في التعليم أو خارج  ،ودمجها ضمن المواد التعليمية

 ومن أجل التأكد من رسوخ تلك المعرفة فالحاجة للمرحلة الثانية.  (465ه، 1403)شلتوت،  "الظاهر من صلاح الباطن
فة الخلقية في أحكام ويمكن اكتشاف دلالات رسوخ المعر  ،تقنين عملية تقويم تلك المعرفة وابتكار الأساليب النوعية المعياريةالثانية: 

لل من نسبة فالتقويم عملية اجتهادية تتداخل فيها العوامل المتنوعة التي تزيد أو تق ،الضمير بصور تستنبط من التراث ومن التجارب
  بأنه "هيئة راسخة". قالأخلاوهو ما ينسجم مع تعريف  ،وبهذه المرحلة نكون قد تعرفنا على دلالات الباطن ،الصواب

تعمم وزارة التعليم وفق وثائق تفاهم وقرارات حكومية مادة الضمير الخلقي المهني ليعالج قصور التربية في مراحل المستوى الثاني: 
ين من م ذلك بالتقاء المهنيويت ،فتقدم في حقائب تعلم ووفق دورات وورش عمل ،ا وفق معايير التعلم الذاتيالتعليم وتصمم تعليميً 

دستور أخلاقي يتعلق وما يمكن تقديمه ك ،التخصصات المختلفة في التعليم العالي مع الأكاديميين التربويين لدراسة مبادئ كل مهنة
ي من دوائر تمكن رسوم الضمير الخلق ، وبذاي وتحت رعاية وزارة الرقابة والشفافية وما يمثلها من جهات حكوميةالأخلاقبالضمير 

 لضمير أخلاقي جمعي بين أفراد المجتمع والاستفادة مما تقدمه الدراسات المقارنة من تراث تربوي اوأكاديميً  امهنيً  اأوسع تشكل عرفً 
  .نتاج هذه المواد وتطوير حزم تقويم ومعايير أداء تيسر تطوير التربية الوجدانية في هذا البابمشترك وبصورة انتقائية تسرع من إ

 اللائق. موضعه المفهوم ذلك يضع مجتمعي عرف بناء مبادرة:
فإنما يحتسب  خلاقالأفمن يحتسب في باب  ،لاً اتواصى الناس به وساروا عليه أجي اعامً  اوعرفً  اجمعيً  اشكلت ضميرً  الأخلاقهذه 

 اخلقيً  ازامً وهذا صار إل ،بهدي النبي وموافقته لسنته وسجيته الناس برتبة فضل إنما يدل عليه ومن يدُل على ،بسلطان الخلق النبوي
وسنة  كم بسنتيفعلي) :كنذير من التحول المذموم  صلى الله عليه وسلم مر باتباع هديه وسنته، ولذلك جاء الأيتجاوز الزمان والمكان اشرعيً  اعرفيً 

لكن غلبة العرف ، (4607، 17-7/16ه، 1430)أبوداود،  (تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ ،الخلفاء المهديين الراشدين
  هي إنما "والشريعة ،به من تأويل يقرب ما كان عليه الشرع المنزل ا مبدلاً لم يستهدا وشرعً أنشأ عرفً  ؛الشهوات والأهواءوالعادة واتباع 

 ياتوالولا والأحكام والسياسات والأعمال والعبادات والأحوال العقائد في الأمة سلف عليه كان  وما رسوله وسنة الله كتاب
 فيه ساغ ما هوو  متأول وشرع ،ورسوله الله شرعه ما وهو منزل شرع :أنحاء ثلاثة على الناس كلام  في مستعملة هي ثم ،والعطيات
يضيفه  ذيال الضلال أو البدع أو الشرع من بظاهر المبطلون يفعله الذي والفجور الكذب من كان  ما وهو مبدل وشرع ،الاجتهاد
 (19/308ه، 1416)ابن تيمية،  الشرع". إلى الضالون



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

118 

 

ة وما قدموه مما يشبه الدراسات المقارنة في باب فلسف الأخلاقفالشرع الذي بين أيدينا وما سبكه العلماء من معرفة في باب 
كل ذلك يقدم ويجلي محاسن التشريع في كل مستوى وما يحرك الضمير والدافعية نحو السلوك والأحكام العادلة التي جاء   ؛الأخلاق
ولذلك دوَت أصوات الحركات الإصلاحية بالرجوع إلى النبع الصافي والشرع المنزل وما كان عليه المثال من الصحابة ومن  ؛بها الشرع

حيث  -حسب زعمهم–فكيف ترجع عصور التنوير  ،ولها ما يبررها ،وهذا ما لا ترضاه الفلسفات المعاصرة والغابرة ،تبعهم بإحسان
وهل يرجع أرسطو  ؟فهل يرجعون إلى دولة الإقطاع والكبت ،في جانب العلم الطبيعي ما بهرهمنفس عن ضمائرهم وشجونهم ومارسوا 
يتحول المسلم إلى  فهل ،غير مبررة من منظور شرعي وكوني لكن هذه المعاني ،أنها دين خرافة إلى تعدد الآلهة بعد أن تقرر له عقلاً 

 ؟رفين العقل والنقل الذي وجد مثله عند الفلاسفة مع فارق أن شرعهم محوهل يوجد مبرر للصراع الذي ب ؟الجاهلية التي سبق ذكرها
ندلس فيها من كيف والأ  ؟كيف والحضارة الإسلامية هي من زفت المعارف إلى أوروبا وغيرها من بقاع العالم  ،وهذه الشريعة محفوظة

اسنها بل شروح إن كانت لا تمثل وجه الشريعة ومحهم في الفلسفة الرشدية و تولا أدل على رغب ،المآثر ما يتحف به عقلاء الفلاسفة
لا توجد من بينه دراسة علمية نقدية هدمية "بقوله  عن دراسات ابن رشد( 217، ه1429، وهذا ما أكده علال )لتراث أرسطو

فالتحول والركون ، "المجاميعو والتلخيصات  التعليقات،و لذا غلبت على ذلك الإنتاج الشروح ، بنائية عميقة للفلسفة الأرسطية المشائية
وتحيي وازع  ،غذي الفاعليةت فمادة الشرع الخلقية هي التي ؛خلال بمنظومة الشريعة الخلقية فيه كارثة التبديل الشرعيالإفي  ا قليلاً شيئً 

ثيفة التي تقدم الإسلام كتجربة الكوتغري بالحقيقة التي تحول دونها أرتال الاستشراق وحملاتهم  ،المبادأة العالمية في الضمير الجمعي للأمة
 ،القي بعيدً ملات الاستشراقية تذهب بالمعرفة والفكر التربوي الخالح حيث إن ،قومية أو فلسفة توفيقية لا دين لها ولا مصدر رباني

نتج الذي يتوقع وهذا مدرج لتحول فكري بطأ بالتلاقح الم ،وهذا نتيجة للتأويل والخلط الذي حذر منه العلماء ،فتقدمه كشرع مبدل
رع والعقل فيه وتوظيف الفلسفة الوضعية في فهم التوفيق بين الش ،ا فخلط علم اليونان بعلم اللسانا صحيحً من فهم الشريعة فهمً 

 .إبطال للشرع
 
 
 
 
 
 

 المراجع قائمة

 المشكلة الخلقية، مكتبة مصر، القاهرة.(، م1969، زكريا، )إبراهيم -

  مشكلة الفلسفة، مكتبة مصر، القاهرة.م(، 1971، )زكريا ،إبراهيم -
اتجاهات أساتذة المتوسط نحو الإصلاح التربوي في الجزائر أساتذة متوسطات أولاد جلال وسيدي م(، 2011إبراهيم، هياق، ) -

 خالد نموذجًا، رسالة ماجستير، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، جامعة منتوري، قسنطينة، الجزائر.

، مشقيالعباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن محمد الحراني الحنبلي الد تقي الدين أبي ابن تيمية، -
 .شر: دار المعرفة، بيروت، لبنانالمنطقيين، ن على )د.ت(، الرد

، الحراني الحنبلي الدمشقي القاسم بن محمد تقي الدين أبي العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبيابن تيمية،  -
تحقيق: الدكتور محمد رشاد سالم، نشر: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ، 2طدرء تعارض العقل والنقل، (، هـ 1411)

 .المملكة العربية السعودية



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

119 

 

تحقيق: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، نشر: مجموع الفتاوى،  (،هـ1416، )تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليمابن تيمية،  -
 مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية.

المجموعة الخامسة، تحقيق: محمد عزير ، جامع المسائل لابن تيميةه(، 1424، )أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلامابن تيمية،  -
 المكرمة. مكة، فوائد للنشر والتوزيعدار عالم ال شمس، إشراف: بكر بن عبد الله أبو زيد،

تحقيق: خليل شحادة، نشر: دار الفكر،  ،2ط تاريخ ابن خلدون، ه(،1408، )عبد الرحمن بن محمد بن محمد ،ابن خلدون -
 .بيروت

تحقيق الفصل في الملل والأهواء والنحل، ه(، 1416،)أبي محمد علي بن أحمد بن سعيد الأندلسي القرطبي الظاهريابن حزم،  -
 .محمد إبراهيم نصير وعبدالرحمن عميرة، دار الجيل، بيروت

ه(، المسند، المشرف العام عبدالله بن عبدالمحسن التركي، أشرف على تحقيقه الشيخ شعيب 1416ابن حنبل، أحمد بن محمد، ) -
 الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت

، بدائع الفوائد، تحقيق: هشام عبد العزيز عطا وآخرون ه(،1416الجوزية، محمد بن أبي بكر بن أيوب الدمشقي، ) قيمالابن  -
 .مكة المكرمة، مكتبة نزار مصطفى الباز 

ه(، السنن، تحقيق مركز البحوث وتقنية المعلومات، دار التأصيل، القاهرة، 1435ابن ماجه، أبي عبدالله محمد بن يزيد القزويني، ) -
 مصر.

، تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق، حققه وشرح غريبه: ابن الخطيب)د.ت(، ، أبي علي أحمد بن محمد بن يعقوب، مسكويهابن  -
 نشر: مكتبة الثقافة الدينية.

، مؤسسة الرسالة، بيروت، 3ه(، الآداب الشرعية، تحقيق شعيب الأرنؤوط وعمر القيام، ط1419ابن مفلح، عبدالله بن محمد، ) -
 لبنان.

ه(، سنن أبي داود، تحقيق شعيب الأرناؤوط و محمد كامل قرة يللي 1430أبوداود، سليمان بن الأشعث الأزدي السجستاني،) -
 وعبداللطيف حرز الله، دار الرسالة العالمية، دمشق.

ف والترجمة لجنة التألي ترجمة أحمد لطفي السيد، مطبعة دار الكتب المصرية،إلى نيقوماخوس،  علم الأخلاق(، م1934، ) أرسطو -
 القاهرة. والنشر،

، أشرف على طبعه زهير الشاويش، 3ه(، صحيح الجامع الصغير وزيادته )الفتح الكبير(، ط1408مد ناصر الدين ، )الألباني، مح -
 المكتب الإسلامي، بيروت ، دمشق.

 بيروت.، ، مكتبة المعارفشفيق أسعد فريدترجمة: ، 3ط الإنسان ذلك المجهول،(، م 1980، )ألكسيس كاريل -

 الإسلام والمسيحية من التنافس والتصادم إلى الحوار والتفاهم، دار الفكر دمشق.(، م2000، )أليكسي جورافسكي -
، يصدرها 165قم ر  ترجمة د. عزت قرني، سلسلة عالم المعرفة -الفلسفة المعاصرة في أوروبا، تأليف: م(، 1992) ،إ. م . بوشنسكي -

 المجلس الوطني للثقافة والفنون بدولة الكويت.

الإحكام في أصول الأحكام، تحقيق: ه(، 1402، )الدين علي بن أبي علي بن محمد بن سالم الثعلبي أبي الحسن سيد، الآمدي -
 دمشق. ،عبد الرزاق عفيفي، المكتب الإسلامي، بيروت

 ، ترجمة السيد محمد البدوي، مراجعة علي عبدالواحد وافي، تقديم محمد الجوهري، المركزالتربية الأخلاقية(، 2005، )كايمرو  إميل د -
  ، مكتبة مصر، القاهرة، 1886القومي للترجمة، سلسلة رقم 



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

120 

 

 .مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة ،الفلسفة الرواقية(، 1945، )عثمان ،أمين -
الأخلاق في الفلسفة الحديثة، ترجمة عبد الحليم محمود وغيره، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، (، م.1949، )أندريه كرسون -

 صر.م

 عويدات، منشورات نهاد رضا، ترجمة الحديث، العصر حتى الوسطى القرون من الفلسفي الفكر تيارات(، م1962، )أندريه كريسون -

 بيروت.

 لقاهرة، مصر. االمشكلة الأخلاقية والفلاسفة، ترجمة عبد الحليم محمود وأبو بكر زكريا، طبعة الشعب، (،م.1979) ،أندريه كريسون -

م(، موسوعة لالاند الفلسفية، تعريب خليل أحمد خليل، تعهده وأشرف عليه أحمد عويدات، منشورات 2001) أندريه لالاند، -
 عويدات، بيروت، باريس.

رؤية تصويرية لدور التربية في توجيه الشباب نحو بعض الموضوعات الأخلاقية من منظور  م(،1992باهي، أسامة حسين، ) -
 .23ر، العدد إسلامي(، مجلة التربية، جامعة الأزه

 ه(، صحيح البخاري، دار ابن كثير ، دمشق ـ بيروت.1423البخاري، أبي عبدالله محمد بن إسماعيل، ) -

 .ضالقيم والتربية، دار المريخ للنشر، الريا م(1983، )أحمد لطفي ،بركات -
 . الإسكندرية ،الأخلاق بين الفلسفة وعلم الاجتماع، دار المعارف(، م1967، )سيد ،بدوي -

(، سنن الترمذي، بإشراف ومراجعة الشيخ صالح بن عبدالعزيز بن محمد بن 1421الترمذي، محمد بن عيسى بن سورة السلمي، ) -
 إبراهيم آل الشيخ، من إصدارات وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، المملكة العربية السعودية. 

 ترجمة عادل زعيتر، دار المعارف، القاهرة.أميل أو التربية،  (، م1956، )روسوجان جاك  -

 .المؤتمر الثالث لمجمع البحوث في جمادى الآخرة ،القرآن في التربية الإسلاميةه(، 1386) ،نديم، لجسرا -
 .القاهرة العامة للكتاب، المصرية الهيئة ،الأمريكي العقل (،م2010، )شوقي ،جلال -
 في الفلسفة الخلقية لدى مفكري الإسلام، مكتبة نهضة الشرق، جامعة القاهرة. (،م1990، )محمد السيد ،الجلنيد -

 .: فؤاد الأهواني، دار إحياء الكتب العربية، القاهرةرجمةالبحث عن اليقين، ت،م(1960)،جون ديوي -
 .ناندار إحياء التراث العربي، بيروت، لبالغنية لطالبي طريق الحق، طبعة  ه(1416، )عبد القادر ،الجيلاني -
 .، مصردار الدعوة ،2ط الأخلاق بين الفلاسفة وعلماء الإسلام، (،م1993،)مصطفى ،حلمي -
  www. alukah. net شبكة الألوكة، سلامية وأهميتها للحياة الإنسانية، الأخلاق الإ، م(2012)، أحمد ،لخانيا -
 دمشق.  ،أفكار من المدينة المنورة، منشورات دار مجلة الثقافة (، هـ1400، )محمد كامل،خجا  -

ه(، مسند الدارمي المعروف بـ )سنن الدارمي(، تحقيق حسين سليم 1421الدارمي، أبو محمد عبدالله بن عبدالرحمن بن الفضل، ) -
 أسد الداراني، دار المغني للنشر والتوزيع، المملكة العربية السعودية.

 الكويت.، دار القلم، دراسات إسلامية في العلاقات الاجتماعية والدولية (،هـ1393، )داللهمحمد بن عب،دراز  -

 وت،.بير  ،دستور الأخلاق في القرآن الكريم، ترجمة: عبد الصبور شاهين، مؤسسة الرسالة ه(،1394، )محمد عبد اللََّ ،دراز  -
 ض. مكتبة جرير، الريا ،7ط أفراد على القمة، (، م2011، )زيج زيجلار  -
صر عبد الوهاب، وولده تاج الدين أبو ن تقي الدين أبو الحسن علي بن عبد الكافي بن علي بن تمام بن حامد بن يحيي السبكي، -

 بيروت، ، دار الكتب العلمية ، الإبهاج في شرح المنهاجه(، 1416)

http://www.alukah.net/


 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

121 

 

 وتحقيق: محمود محمد الطناحي ،  2ططبقات الشافعية الكبرى، ه(، 1413) تاج الدين عبد الوهاب بن تقي الدين ،السبكي -
 مصر. عبد الفتاح محمد الحلو، نشر: هجر للطباعة والنشر والتوزيع.

 ض.الريا .النظرية والتطبيق، مكتبة الرشد للنشر والتوزيع الأخلاق في الإسلامم(، 2002، )إيمان عبد المؤمن ،سعد الدين -

ر نش ترجمة: محمد زهير السمهوري، مراجعة: محمد أنس الزرقاء، الإسلام والتحدي الاقتصادي، ،هـ(1416)، محمد عمر ،برااش -
 ، عمان، الأردن.المعهد العالمي للفكر الإسلامي

م(، الفكر الأخلاقي دراسة مقارنة، دار الجيل، بيروت، لبنان، مكتبة الزهراء بحرم جامعة القاهرة، 1990الشرقاوي، محمد عبدالله ) -
 مصر.

 ، القاهرة، مصر.سلام عقيدة وشريعة، دار الشروقالإ ، هـ(1403)، محمود ،شلتوت -

 . ، دار المعرفة، بيروت لبنان2طالملل والنحل،  ه(، 1395، ) الشهرستاني أبي الفتح محمد بن عبد الكريم بن أبى بكر أحمد -
 النمو الخلقي والاجتماعي، دار الحامد للنشر، الأردن. م(،2007، محمود، )الخوالدةو كرنم أاسيل  ،الشوارب -

 .، القاهرةدار المعارف ،الفلسفة اللاأخلاقية في الفكر الإسلامي(، م1969، )أحمد ،صبحي -
القيم الإسلامية في المنظومة التربوية، دراسة للقيم الإسلامية وآليات تعزيزها، منشورات المنظمة  (،م2008، )خالد ،الصمدي -

 الإسلامية للتربية والعلوم والثقافة، ايسيسكو.

ه( المعجم الأوسط، تحقيق طارق بن عوض الله بن محمد و عبدالمحسن بن إبراهيم 1415القاسم سليمان بن أحمد، )الطبراني، أبي  -
 الحسيني، دار الحرمين، القاهرة.

 .بيروت، معجم علم النفس والتحليل النفسي، دار النهضة العربية م(، 1989طه، فرج عبدالقادر وآخرون، ) -
  6، رقم نوابغ الفكر الغربي، من ضمن ، دار المعارفميل رتجون ستيوا،)د.ت(، توفيق ،الطويل -
 الفلسفة الخلقية، دار النهضة العربية، القاهرة. م( 1967، )توفيق ،الطويل -

 دار النهضة العربية، القاهرة.م( فلسفة الأخلاق: نشأتها وتطورها، 1979) توفيق ،الطويل -

 جامعة عين شمس، قسم الفلسفة، كلية الآداب،  2المجلد  مفهوم الخير في الفلسفة الحديثة، م(2012، )أمل مبروك ،الحميد عبد -
 .100مجلة كلية الآداب، العدد

م(، الأخلاق لدى المدارس الفلسفية قديما وحديثا فكرة الإلزام الخلقي نموذجا، دراسة نقدية في ضوء 2005عبدالرحيم، محمد، ) -
 كر القرآني، عمان، الأردن الإسلام، وقفية الأمير غازي للف

 دار المجتهد للنشر والتوزيع، تونس. في الدين والديمقراطية، تفكيك العلمانية م(،2011، )رفيق ،عبد السلام -

 مركز الحكمة ، الدوحة، قطر.بحوث في الثقافة الإسلامية، ه( ، 1414حسن عيسى وآخرون، ) عبدالظاهر، -

 مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، القاهرة.حقائق الإسلام وأباطيل خصومه،  م(،2012، )عباس محمود، العقاد -

 القاهرة. والثقافة، للتعليم هنداوي ، مؤسسةبأفيون الشعو ، م(2012 ) ،محمود عباس ،العقاد -

ف شدراسة نقدية لك-نقد فكر الفيلسوف ابن رشد الحفيد على ضوء الشرع والعقل والعلم  (،هـ1429، )خالد كبير ،علال -
 حقيقة فكر ابن رشد، دار المحتسب.

، (276م )للثقافة والفنون والآداب، سلسلة عالم المعرفة رق الثقافة العربية وعصر المعلومات، المجلس الوطني م(،2001، نبيل، )علي -
 .الكويت

 . القاهرة  الكتب،معجم اللغة العربية المعاصرة، بمساعدة فريق عمل، نشر: عالم م(2008، )أحمد مختار عبد الحميد، عمر  -



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

122 

 

 .للدراسات والترجمة والنشر ، دمشق  طلاسدار:  العمدة في فلسفة القيم،م(، 1986عادل، ) العوا، -
 والنشر، للطباعة العربية النهضة ، دار - والمراهق الطفل نمو في دراسة - النمو سيكولوجية م(،1987، )الرحمن عبد، العيسوي -

  بيروت.
 بيروت. -إحياء علوم الدين، نشر: دار المعرفة ه(، 1402) ،أبي حامد محمد بن محمد الطوسي ،الغزالي -

 ، القاهرة.دار الوفاء بعةط ،ابن تيمية وموقفه من الفكر الفلسفيم(، 2001) عبد الفتاح أحمد ،فؤاد -
، : عالم الكتبالبروق في أنواء الفروق، نشرأنوار ،)د.ت(، أبي العباس شهاب الدين أحمد بن إدريس بن عبد الرحمن المالكي ،لقرافيا -

 بيروت، لبنان.

 ، القاهرة.والتوزيع للنشر الثقافة دار، المعاصر الفكر في القيمة نظريةم(، 1981) صلاح ة،قنصو  -

 ، دار المعارف، القاهرة.7ط الأصول التربوية في بناء المناهج،(، م1982، )حسين سليمان ،قورة -

م(، دراسات في النظام الخلقي بين الإسلام والنظم الوضعية، دار إمام الدعوة للنشر 2006عبدالله ) القوسي، مفرح بن سليمان بن -
 والتوزيع، الرياض، المملكة العربية السعودية.

 مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافةنشر: مكتبة الدراسات الفلسفية، ، 5طتاريخ الفلسفة الحديثة،  م(،2012) يوسف بطرس ،كرم -
 القاهرة، مصر.، 

محمد المصري،  -الكليات، تحقيق: عدنان درويش  ه(،1419) البقاء الحنفي أيوب بن موسى الحسيني القريمي، أبي ،الكفوي -
 بيروت. ،مؤسسة الرسالة

 ، 4ط الموسوعة الفلسفية، بإشراف روزنتال .م ويودين.ب، ترجمة سمير كرم،، م(1981) ،لجنة من العلماء الأكاديميين السوفياتيين -
 .دار الطليعة، بيروت

 والسيد محمد بدوي مكتبة الأنجلوا المصرية القاهرة.قاسم. محمود ترجمة د.  فلسفة أوجوست كونت،م(، 1952) ،ليفي بريل -

 .دار مكتبة الحياة أدب الدنيا والدين، (،م1986، )أبي الحسن علي بن محمد بن محمد بن حبيب البصري البغدادي، الماوردي -
 .رةالهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية، القاهتصدير الدكتور إبراهيم مدكور، المعجم الفلسفي،  ه(،1402) العربية مجمع اللغة -
 .القاهرةالجامعية،  دار المعرفة، أسس التربية م(،2005محفوظ، أحمد فاروق و بدران، شبل، ) -
 .4+3 العدد ،المجلد الثامن والعشرون –دمشق جامعة روسو، مجلة عند الخلقي الإلزام مبادئم(، 2012) ، منير ،محمد -
 خلق المؤمن، دار الفجر للتراث، القاهرة. م(،2005، )مصطفى ،مراد -

  .لبنان ،الكتب العلمية دار البراجماتية، الفلسفة م(،2008، )الهادي عبد علي ،المرهج -
ن محمد الفاريابي أبوقتيبة، دار طيبة للنشر ه( ، صحيح مسلم، تحقيق نظر ب1427مسلم، بن الحجاج بن مسلم النيسابوري ) -

 والتوزيع، الرياض. 

 مصر،.، الشروق، القاهرة العلمانية الجزئية والعلمانية الشاملة، دار، م(2003)، عبد الوهاب ،المسيري -

رسالة ، لإسلاميةبية االفردية في الفلسفة البراجماتية دراسة تحليلية ناقدة في ضوء التر ه(، 1432) ،الرازق عبد بن نايفالمطرفي،  -
  المملكة العربية السعودية.ى، جامعة أم القر ، لتربيةاكلية   ،قسم التربية الإسلامية والمقارنة ماجستير،

 .لبنان الموسوعة الفلسفية العربية، معهد الإنماء العربي، بيروت، (،م1986، )زياد ،معن -
 المقارنة بالديانات السماوية والأخلاق الوضعية، مؤسسة الثقافة الجامعية،الأخلاق في الإسلام مع ، م(1985) ،يعقوب ،يجالملي -

 .الإسكندرية



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

123 

 

 المدخل في التربية المقارنة، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة. (،م1973، وسمعان، وهيب، )محمد ،منير -

يوسف تاشفين، مكتبة الإمام (، أروع العبارات على نظم العمريطي للورقات، دار ه1427مولاي، محمد بن سيدي محمد، ) -
 مالك، الجمهورية الإسلامية الموريتانية، الإمارات العربية المتحدة.

 م(، التربية الأخلاقية، دار وائل ، عمان ، الأردن.2006ناصر، إبراهيم ) -

أزمة القيم في المناهج التربوية على الصعيد العالمي وانعكاساتها على التربية في العالم الإسلامي  (،م2005ن، )عبد الرحم ،النقيب -
 المغرب.  ، تطوان،نوفمبر  23-21 ،مناهج التربية والتعليم  دراسة مقدمة إلى الندوة الدولية في موضوع القيم الإسلامية،

 مركز الأهرام للترجمة والنشر، القاهرة. ي،ر ترجمة: عباس رشدي العما يوميات ألماني مسلم،، م(1993)ويلفريد مراد ،هوفمان  -

 .البراجماتية، ترجمة: محمد علي العريان، دار النهضة العربية القاهرة، م(1965) ،وليم جيمس -
 نحو فلسفة للتربية، ترجمة سعد مرسي احمد وفكري حسن ريان، عالم الكتب، القاهرة.(، م1966، )ول وودرنج -

 .صر.م طنطا، الإسلام والقومية العلمانية، دار البشير للثقافة والعلوم الإسلامية والتوزيع، م(،1995، )عبد السلام ،ياسين -

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 م ( 2025)   124 – 82ص ص :  4ع 4مجلة جامعة الملك عبدالعزيز: العلوم التربوية والنفسية، م 

DOI: 10.64064/1658-8924.1145 

124 

 

 

 

The moral conscience in contemporary educational philosophies 
A critical study from the perspective of Islamic education 

 

Taleb Saleh Alattas 
Department of Foundations of Education 

Faculty of Education 

King Abdulaziz University - Jeddah 

tsalattas@kau.edu.sa 
 

Abstract: 
This study aims to provide a critical analysis of the concept of moral conscience in contemporary positivist 

educational philosophies from the perspective of Islamic education. It seeks to clarify the definition of moral 

conscience, identify points of convergence and divergence between Western philosophical thought and the 

Islamic worldview, explore its manifestations in educational practice, and outline the principles of moral 

conscience as envisioned in Islamic pedagogy, along with strategies for their implementation in educational 

settings.The research adopts both descriptive and deductive methodologies. The descriptive method is employed 

to analyze relevant literature on conscience and ethics, while the deductive approach is used to extract Islamic 

principles and identify the fundamental distinctions between Islamic and Western philosophical conceptions.The 

study concludes that both idealist and materialist philosophies suffer from conceptual ambiguity regarding moral 

conscience, due to their reliance on epistemological systems that lack value-based moral imperatives aligned 

with human nature. In contrast, Islamic education offers a comprehensive and coherent understanding of moral 

conscience, rooted in human fitrah (innate disposition) and guided by the inner voice of God’s admonition 

within the heart, rendering it more effective in fostering balanced, value-driven behavior. 

The study recommends integrating the Islamic concept of moral conscience into educational curricula and 

strengthening emotional and moral education as a core component of contemporary pedagogy. 

Keywords: 

Moral Conscience, Contemporary Educational Philosophies, Educational Critique, Islamic Education. 

 


	The moral conscience in contemporary educational philosophies A critical study from the perspective of Islamic education
	Recommended Citation

	tmp.1759155081.pdf.kc2G3

